

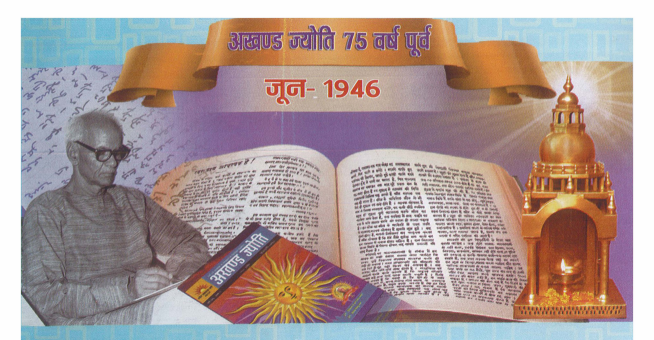
जून—2021 वर्ष-85। अंक-6।₹-19 प्रति।₹-220 वार्षिक

धर्म एवं अध्यात्म के तत्त्वज्ञान का वैज्ञानिक विश्लेषण





- समय का सार्थक सुनियोजन
- ईश्वर की शरणागति से मिलता है शाश्वत सुख
- अंतर्जगत की यात्रा है अध्यात्म 16
- परम आनंद का द्वार है ध्यान 48



## वास्तविक शिक्षा क्या है?

मैंने भूगोल सीखा, बीजगणित का स्वाद लिया, भूमिति का ज्ञान प्राप्त किया, भूगर्भ विद्या भी घटी, किंतु इन सबका परिणाम? मैंने इनसे क्या तो अपना भला किया और क्या अपने आपस वालों का? मैंने यह सारा ज्ञान क्यों लिया? मुझे इससे क्या फायदा हुआ? एक अँगरेज विद्वान (हक्सले) ने शिक्षा के संबंध में कहा है –

' वास्तविक शिक्षा उस मनुष्य ने पाई है, जिसका शरीर उसके काबू में रहता है और वह शरीर सौंपे हुए काम को आराम और आसानी से पूरा करता है। सच्ची शिक्षा उसे मिली कहनी चाहिए कि जिसकी बुद्धि शुद्ध है, शांत है और न्याय परायण है। उस मनुष्य ने सच्ची शिक्षा ली है, जिसका मन प्राकृतिक नियमों से पूर्ण है और इंद्रियाँ उसके वश में हैं। जिसकी अंतःवृत्ति विशुद्ध है, जो बुरे आचरण को धिक्कारता है और सबको अपने समान मानता है। ऐसा मनुष्य सही रूप से शिक्षित माना जाएगा। '

जो सच्ची शिक्षा की यह परिभाषा हो तो मुझे कसम खाकर कहना चाहिए कि ऊपर मैंने जिन शास्त्रों का उल्लेख किया है, वे अपने शरीर या अपनी इंद्रियों को वश में करके मेरे किसी काम नहीं आए।



संस्थापक-संरक्षक वेदमर्ति तपोनिष्ठ पं0 श्रीरॉम शर्मा आचार्य

शक्तिस्वरूपा माता भगवती देवी शर्मा

संपादक

### डॉ0 प्रणव पण्ड्या

कार्यालय

अखण्ड ज्योति संस्थान घीयामंडी, मथुरा ( 281003 )

दुरभाष नं॰ ( 0565 ) 2403940,2402574 2412272, 2412273

मोबाइल नं०

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

9927086291 7534812036

7534812037 7534812038

7534812039 कपया इन मोबाइल नंबरों पर

एस. एम. एस. न करें।

akhandjyoti@akhandjyotisansthan.org

प्रात: 10 से सायं 6 तक : 85

वर्ष अंक

: 06 जन : 2021 ज्येष्ठ-आषाढ् : 2078

प्रकाशन तिथि : 01.05.2021

वार्षिक चंदा

भारत में : 220/-विदेश में : 1600/-

आजीवन ( बीसवर्षीय ) : 5000/-

\*\*\*\*\*



भगवान श्रीकृष्ण गीता में कहते हैं - जातस्य हि धवो मृत्यर्धवं जन्म मृतस्य च। अर्थात जिसने जन्म लिया है, उसका मरना भी सुनिश्चित है और मरे हुए का जन्म भी सुनिश्चित है। इस पुरी सुष्टि में जन्म-मरण का यह क्रम ही घम-घमकर चल रहा है। हर जन्म लेने वाले को एक दिन शरीर छोड़ने के लिए विवश होना पडता है। चाहे कोई जीवन जीने की कितनी भी प्रबल इच्छा रखे. परंत अपनी मत्य से बच पाना संभव नहीं है। एक-न-एक दिन हमें काल के विकराल मुख में चले ही जाना होता है। यह एक ऐसा ध्रवसत्य है, जिसे न तो झुठला पाना संभव है और न ही उसका सामना करने से बचा जा सकता है।

जो लोग मृत्यू से घबराते हैं, वे जीवन को उद्देश्यपूर्ण भाव से जीने के स्थान पर और लापरवाही से जीने का प्रयत्न करते हैं। वे सोचते हैं कि जीवन के ये ही अल्प क्षण हैं — इनमें जितना ज्यादा आनंद जीवन का उठाया जा सके. उतना मझे उठा लेना चाहिए। इसके लिए वे उचित-अनुचित की परवाह नहीं करते, बल्कि कई-कई बार तो उपभोग की आतरता उनसे ऐसे कार्य करा बैठती है, जिनकी गणना निकष्टता में ही की जा सकती है।

इसके विपरीत जो मृत्य को भी एक उत्सव की तरह मानते हैं, वे जीवन को एक लक्ष्य, दिशा के साथ जीते हैं। वे कर्मफल विधान पर विश्वास रखते हैं और शुभ कर्मी को करने में ही विश्वास रखते हैं। कुकर्मी को दुर्गति का सामना करना पड़ता है; जबिक मृत्यु को उत्सव मानकर चलने वाले, जीवनरूपी अवसर का सम्यक उपयोग करते हैं व सौभाग्य के अधिकारी बनते हैं।

जुन, 2021 : अखण्ड ज्योति

|                                               |                                         |                                      | विषय     | सृ                                    | ची                                                                  |    |  |  |  |
|-----------------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------|----------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|----|--|--|--|
| 🗱 आव                                          | <b>बरण—</b> 1                           |                                      | 1        | €,*\$                                 | चेतना की शिखर यात्रा—225                                            |    |  |  |  |
| अवरण—2                                        |                                         |                                      |          | गायत्री योग का प्रवर्तन               |                                                                     |    |  |  |  |
| 🌣 मृत्यू                                      | मृत्यु 3                                |                                      |          | \$ <b>,</b> \$                        | तप-साधना के चमत्कारी परिणाम                                         | 42 |  |  |  |
| ⊱ विशिष्ट सामयिक चिंतन                        |                                         |                                      |          |                                       | ब्रह्मवर्चस-देव संस्कृति शोध सार—146                                |    |  |  |  |
| आयुर्वेद परंपरा का पुनर्जीवन 5                |                                         |                                      |          |                                       | कैंसर पर सम्मोहन चिकित्सा का प्रभाव                                 |    |  |  |  |
| 🌣 सम                                          | 🗧 समय का सार्थक सुनियोजन 🔋 💮 ७          |                                      |          |                                       | गीजा के पिरामिडों का रहस्यमयी संसार                                 |    |  |  |  |
| 🌣 मूल्य                                       | मूल्यवान है जीवन 09                     |                                      |          |                                       | परम आनंद का द्वार है ध्यान                                          |    |  |  |  |
| 🛠 पर्व विशेष                                  |                                         |                                      |          |                                       | <ul> <li>परम आनंद का द्वार है ध्यान</li> <li>युगगीता—253</li> </ul> |    |  |  |  |
| एक दैवी संकल्प की परिणति 11                   |                                         |                                      |          |                                       | मृत्युपर्यंत कामनाओं के पीछे भटकते लोग                              |    |  |  |  |
| 🛠 महापुरुषों के जीवन के प्रेरणादायी प्रसंग 13 |                                         |                                      |          | 6.6                                   | दैनिक जीवन में प्रत्याहार की साधना                                  |    |  |  |  |
| 🛠 अंतर्जगत की यात्रा है अध्यात्म 16           |                                         |                                      |          |                                       | जल ही जीवन है                                                       |    |  |  |  |
| 🗱 सांस्कृतिक विरासत की नगरी अयोध्या 18        |                                         |                                      |          |                                       | परमपूज्य गुरुदेव की अमृतवाणी—1                                      | 55 |  |  |  |
| 🕸 जल-संरक्षण करता शांतिकुंज 21                |                                         |                                      |          | -1-                                   |                                                                     |    |  |  |  |
|                                               | गुनिक भारत के नवन <u>ि</u>              |                                      |          | aja                                   | वानवतु ह गायता (पूर्वास्त्र)<br>विश्वविद्यालय परिसर से—192          | 57 |  |  |  |
| सरदार वल्लभभाई पटेल का योगदान 22              |                                         |                                      |          | ata                                   | भगवान मृत्युंजय के अनुग्रह का                                       |    |  |  |  |
| ईश्वर की शरणागित से                           |                                         |                                      |          |                                       | भगवान मृत्युजय के अनुग्रह का<br>अधिकारी बना विश्वविद्यालय           | 62 |  |  |  |
| मिलता है शाश्वत सुख 25                        |                                         |                                      |          |                                       | अधिकारा बना विश्वविद्यालय<br>अ अपनों से अपनी बात                    |    |  |  |  |
| 🕉 गाँवों का समावेशी विकास हो सुनिश्चित 29     |                                         |                                      |          |                                       |                                                                     |    |  |  |  |
| 🕸 भक्त शिरोमणि शबरी 31                        |                                         |                                      |          |                                       | श्रद्धा के जागरण का पर्व                                            |    |  |  |  |
| 🕸 अनिद्रा की समस्या व                         |                                         |                                      |          | 🖏 आप की योजनाओं में गल जाएँगे (कविता) |                                                                     |    |  |  |  |
|                                               | के सरल समाधान सूत्र                     |                                      | 34       | ê¦ê                                   | आवरण—3                                                              | 67 |  |  |  |
| 👺 कर्म                                        | याग                                     |                                      | 36       |                                       | आवरण—4                                                              | 68 |  |  |  |
|                                               |                                         | आव                                   | वरण पृ   | <b>छ</b> ए                            | <u> </u>                                                            |    |  |  |  |
|                                               |                                         | सूर्य म                              | ध्यस्    | था                                    | गायत्री                                                             |    |  |  |  |
|                                               |                                         | जन-जला                               | र्ड. 202 | 1 an                                  | पर्व-त्योहार                                                        |    |  |  |  |
| प्रतिका                                       |                                         |                                      | 7        |                                       | <del></del>                                                         |    |  |  |  |
| रविवा<br>गुरुवार                              | • `                                     | अपरा एकादशी                          |          | सोम                                   |                                                                     |    |  |  |  |
| 1140(314                                      | -,                                      | वट सावित्री व्रत<br>एडरणण एडरर ज्यां | a        | शुक्र                                 | •                                                                   |    |  |  |  |
|                                               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | महाराणा प्रताप जयंत<br>सूर्य षष्ठी   | "        | सोम                                   | 9 .                                                                 |    |  |  |  |
| रविवा                                         | י דונט חו                               |                                      |          | शुक्र                                 | गर 16 जुलाई कर्क संक्रांति/सूर्य षष्ठी                              |    |  |  |  |
| रविवा<br>बुधवा                                |                                         | mग्राची ज्ञां <del>टी</del> ⁄गंगर ≥  | ਾਗਰਤਾ/ । | •                                     |                                                                     |    |  |  |  |
| रविवा                                         | र 20 जून                                | गायत्री जयंती/गंगा व                 |          | मंगल<br>मंगल                          | वार 20 जुलाई देवशयनी एकादशी                                         |    |  |  |  |
| रविवा<br>बुधवा<br>रविवा                       | र 20 जून                                | पू० गु० महाप्रयाण रि                 |          | मंगल                                  | •                                                                   |    |  |  |  |
| रविवा<br>बुधवा                                | र 20 जून र<br>प<br>।र 21 जून 1          |                                      |          |                                       | त्रार 24 जुलाई गुरु पूर्णिमा/व्यास पूर्णिमा                         |    |  |  |  |

| रविवार   | ०६ जून | अपरा एकादशी               | सोमवार         | ०५ जुलाई | योगिनी एकादशी                |
|----------|--------|---------------------------|----------------|----------|------------------------------|
| गुरुवार  | 10 जून | वट सावित्री व्रत          | शुक्रवार       | ०९ जुलाई | ज्येष्ठ अमावस्या             |
| रविवार   | 13 जून | महाराणा प्रताप जयंती      | सोमवार         | 12 जुलाई | रथयात्रा                     |
| बुधवार   | 16 जून | सूर्य षष्ठी               | शुक्रवार       | १६ जुलाई | कर्क संक्रांति/सूर्य षष्ठी   |
| रविवार   | 20 जून | गायत्री जयंती/गंगा दशहरा/ | <b>मंगलवार</b> | 20 जुलाई | देवशयनी एकादशी               |
| <u>.</u> |        | पू० गु० महाप्रयाण दिवस    |                |          |                              |
| सोमवार   | 21 जून | निर्जला एकादशी            | शनिवार         | 24 जुलाई | गुरु पूर्णिमा/व्यास पूर्णिमा |
| गुरुवार  | 24 जून | कबीर जयंती                | मंगलवार        | 27 जुलाई | गजानन संकट चतुर्थी           |

# विशिष्ट सामयिक चिंतन

आयष और वेद-इन दो शब्दों को मिला देने से आयुर्वेद शब्द बना है। आयुष का संबंध जीवन से तथा वेद का संबंध ज्ञान एवं विज्ञान से होने के कारण आयुर्वेद, जीवन संबंधी विज्ञान का नाम हो जाता है। इसीलिए शास्त्रों में कहा गया है-

### हिताहितं सुखं दुःखं आयुस्तस्य हिताहितम्। मानं च तच्च यत्रोक्तं आयर्वेदः स उच्यते॥

अर्थात जिसके माध्यम से आयु के हित-अहित का ज्ञान हो और उसका परिमाण प्राप्त हो, उस ज्ञान को आयुर्वेद कहते हैं।

संपूर्ण विश्व में आयुर्वेद को मानवीय सभ्यता की प्राचीनतम लिखित चिकित्सा पद्धति के रूप में मान्यता मिली हुई है। आधुनिक विद्वानों के अनुसार कम-से-कम 3000 वर्ष पूर्व आयुर्वेद का जन्म हुआ और आज से लगभग 2800 वर्ष पूर्व इस विधा पर पुस्तकों, ग्रंथों, शास्त्रों की रचना भी प्रारंभ हो गई थी।

मान्यता है कि मानवता की रक्षा के लिए एवं रोगों के विनाश के लिए सुष्टिरचयिता प्रजापिता ब्रह्मा जी ने आयुर्वेद पर 1 लाख श्लोकों वाले ग्रंथ—ब्रह्म संहिता की रचना की तथा इस विज्ञान को दक्ष प्रजापित को प्रदान किया। बाद में दक्ष प्रजापित ने यह ज्ञान अश्विनी कुमारों को प्रदान किया और अश्विनी कुमारों ने देवराज इंद्र को यह रहस्य समझाया। देवराज इंद्र से महर्षि भरद्वाज ने इस ज्ञान को ग्रहण कर ऋषि पुनर्वसु एवं आत्रेय को दिया। आत्रेय ऋषि द्वारा रचित आत्रेय संहिता को इसी कारण से आयुर्वेद के मूल ग्रंथ के रूप में मान्यता प्राप्त है।

कालांतर में महर्षि चरक ने इसी आत्रेय संहिता को विस्तृत रूप प्रदान करते हुए चरक संहिता के नाम से लिखा। महर्षि चरक के अतिरिक्त महर्षि सुश्रुत आयुर्वेद के एक अन्य महत्त्वपूर्ण स्तंभ के रूप में विश्वविख्यात हैं। उनके द्वारा प्रदत्त पथ में आयुर्वेदिक शल्य क्रिया का मूल भाव है। इसके बाद महर्षि वाग्भट ने चरक प्रदत्त कायचिकित्सा और सुश्रुत प्रदत्त शल्य क्रिया को जोड़ते हुए अष्टांग हृदय नामक ग्रंथ की रचना की। इसके अतिरिक्त आचार्य शारंगधर द्वारा लिखित शारंगधर संहिता एवं माधवाचार्य द्वारा लिखित माधव निदान भी आयर्वेद के आधारभत ग्रंथों में से एक हैं। इसीलिए कहा गया है-

### निदाने माधवः श्रेष्ठः सूत्रस्थाने तु वाग्भटः। शारीरे सुश्रुतः प्रोक्तः चरकस्तु चिकित्सते॥

अर्थात रोग के निदानों का कारण जानने के लिए माधव निदान, सुत्रों के लिए वाग्भट द्वारा रचित अष्टांग हृदय, शारीरिक ज्ञान के लिए सुश्रुत संहिता एवं चिकित्सकीय कार्य के लिए चरक संहिता सर्वोत्तम ग्रंथ हैं।

आयुर्वेदीय मतानुसार मानव शरीर की उत्पत्ति पंचमहाभूतों से हुई है। मनुष्य के द्वारा भोजन ग्रहण करने के उपरांत शरीर की क्रियाएँ उस भोजन को विभक्त करना आरंभ कर देती हैं। आयुर्वेद कहता है कि भोजन का स्वाद उसके रस की प्रकृति पर निर्भर है। उदाहरण के तौर पर मीठा भोजन-रक्त, मांस, वसा, अस्थि, वीर्य तथा शक्ति को उत्पन्न करता है। इसी तरह से खट्टे पदार्थ-पाचनशक्ति बढ़ाते हैं तथा वात का शमन करते हैं। नमकीन पदार्थ भी वातनाशक होते हैं, परंतु कफ उत्पन्न करते हैं।

पाचन के दौरान भोजन से आहार रस पैदा होता है। आहार रस से रस धातु, रस धातु से रक्त, रक्त से मांस, वसा, अस्थियाँ, वीर्य, अस्थिमज्जा और ओज उत्पन्न होते हैं। आयुर्वेद के मतानुसार मनुष्य शरीर में रोगों की उत्पत्ति का कारण वात, पित्त व कफ का असंतुलन है-इसे ही त्रिदोष सिद्धांत कहकर पुकारा जाता है तथा आयुर्वेद के अनुसार रोगी की परीक्षा--नाड़ी परीक्षण, जिह्वा परीक्षण, त्वचा व अंग परीक्षण, छाती परीक्षण, मल-मूत्र परीक्षण तथा शारीरिक परीक्षण के माध्यम से की जाती है।

वात अथवा वायु अन्य दोषों व धातुओं को इनकी जगह पहुँचाने वाली, जल्दी चलने वाली, रजोगुण युक्त, सुक्ष्म और चंचल मानी गई है। इसमें भी कंठ में उदान वायु, हृदय में प्राण वायु, नाभि में समान वायु, मलाशय में अपान वायु और समस्त शरीर में व्यान वायु का निवास माना गया है।

. \*\*\*\*\*\*\* वर्ष **◄** \*\*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◄** \*\*\*\*\*\*

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

इसी तरह से पित्त को भी पाचक, रंजक, साधक, आलोचक और भ्राजक नाम उसकी क्रियाओं के भेद के आधार पर दिए गए हैं। कफ को भी कर्मभेद के अनुसार क्लेदन, अवलंबन, रसन, स्नेहन और श्लेषण नाम से पुकारा गया है। इनके परस्पर संबंधों के अनुसार ही आयुर्वेद शास्त्र मानवीय प्रकृति को सात प्रकार का मानता आया है, यथा— वात प्रकृति, पित्त प्रकृति, कफ प्रकृति, वात-पित्त प्रकृति, वात-कफ प्रकृति, पित्त-कफ प्रकृति एवं वात-पित्त-कफ प्रकृति।

इसी तरह से आयुर्वेद शरीर में तेरह तरह के वेगों को गिनता है, जिनमें मल-मुत्र, अधोवायु, वमन इत्यादि आते हैं। इस प्रकार ध्यान से देखें तो आयुर्वेद का विज्ञान एक गंभीर सोच को लेकर के रचा गया। कालांतर में आयुर्वेद में आठ अंग भी विकसित हो गए, जिनमें काय तंत्र ( औषधियों के द्वारा चिकित्सा), शालाक्य तंत्र (आँख, नाक, मुख इत्यादि से संबंधित रोगों की चिकित्सा), शल्य तंत्र (चीर-फाड के द्वारा चिकित्सा), अगद तंत्र (विष से संबंधित रोगों की

व्याधियों की चिकित्सा), कौमार भत्य (बच्चों को होने वाले रोगों की चिकित्सा), रसायन तंत्र (वृद्धावस्था के विकारों से मक्ति दिलाने हेत कायाकल्प चिकित्सा) तथा वाजीकरण (वीर्य से संबंधित व्याधियों की चिकित्सा)। इन्हीं अंगों को मिलाकर अष्टांग आयुर्वेद कहा जाता है।

यहाँ इन बातों का विवरण प्रदान करने के पीछे का मूल उद्देश्य एक ही है कि ऋषितंत्र द्वारा प्रदत्त इस महत्त्वपूर्ण भारतीय विद्या का पुनर्जीवन परमपुज्य गुरुदेव द्वारा शांतिकंज के पुनीत प्रांगण में किया गया। उन दिनों जब अनेक लोग, आधुनिक चिकित्सा के प्रति आकर्षित होकर भारत की इस मूल विद्या को भूलते नजर आते थे, परमपुज्य गुरुदेव द्वारा सन् 1970 के दशक में ही शांतिकुंज में एक संपूर्ण व समग्र आयुर्वेदिक चिकित्सा पद्धति के तंत्र की स्थापना की गई।

आज वह तंत्र एक बृहत्तर स्वरूप ले चुका है एवं शांतिकुंज की आयुर्वेदिक फार्मेसी द्वारा सैकडों औषधियों का निर्माण किया जाता है व उन्हें नगण्य से शुल्क पर प्रदान किया जाता है। वर्तमान परिस्थितियों में यह चरक परंपरा



\*\*\*\*\*

की पहचान भी आवरयक हो जाती है, जिससे इनको पहचानते हुए इससे बचा जा सकता है। आज के मोबाइल युग में समार्ट फोन निस्सिद रूप से इस सूची में सबसे उपर आता हैं।

यह आज जीवन की एक आवरयकता बन गया है, लेकिन साथ ही यह समय की बराबादी का भी एक प्रमुख कारण है। इर समय इससे चिपके रहने के बजाब बेहता है कि इसके लिए समय निर्मात करों , जिसमें पता हो नहीं चला जाएँ। अनावरयक माणवाजी भी समय बराबादी का पण जा जाएँ। अनावरयक माणवाजी भी समय बराबादी का पण जा जा है। अज कर संवादों को निपटाकर फिर अपने कार्य में लग जा जा है। अज कर संवादों को निपटाकर फिर अपने कार्य में लग जा है। अज कर संवादों को निपटाकर फिर अपने कार्य में लग जा है। अज कर कहा कारण बनती है, जिसमें पता हो नहीं चलता कि कितना समय नच्ट हो गया।

अतः इसके लिए भी समय निच्चत करें, जिसमें अवरयक एयं महत्वपूर्ण समाचार, विचार एवं शिष्णाचार के बिट फिर अपने कार्य में लग जा है। अज कर कार्य के हिंद फिर अपने कार्य में सल जा जा है। अज कर कार्य के हिंद फिर अपने कार्य में सल जा जा है। अज कर कार्य के हिंद फिर अपने कार्य में सल जा कारण है। समय क्का वार फिर अपने कार्य में सल जा कारण है। समय क्का कारण कर है। समय क्का जा है। अज कारण कर है। समय क्का कारण महत्वपूर्ण समाचार, विचार एवं शिष्णाचार के जाता है और अपने विचाय के बाद फिर अपने कार्य में सल जा कारण है। समय क्का कारण कर है। समय क्का जाता है। अज कारण कर है। समय क्का कारण कर है। समय के बाद फिर अपने कार्य में सल का समय निच्च को हर एक का प्रशास कर कारण है। समय के बाद फिर अपने कारण हो। इसने हर पल को बेशकीमती मानते हैं और अपनी दिनचर्य को सुव्य में स्वाच के हर पल को बेशकीमती मानते हैं और अपनी दिनचर्य को सुव्य में स्वच को सुव्य में स्वच को सुव्य में स्वच को पह समय के हर एक को बेशकीमती मानते हैं और अपनी दिनचर्य को सुव्य में स्वच को सुव्य में स्वच को सुव्य के स्वच को सुव्य में स्वच को सुव्य में स्वच को कारण हो। इसने हर पल को बेशकीमती मानते हैं सुर सुव्य में सुव्य के हर पल को बेशकीमती मानते हैं सुर सुव्य में सुव्य के हर पल को बेशकी के सुव्य में सुव्य में सुव्य के हर पल को बेशकीमती मानते हैं सुर सुव्य में सुव्य के सुव्य में सुव्य के सुव्य में सुव्य में सुव्य में सुव्य में सुव्य में सुव्य में सुव्

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति





\*\*\*\*

एक बार भ्रमण करते हुए महात्मा गौतम बुद्ध एक गाँव में पहुँचे। गाँव के लोगों ने उनका खुब आदर व सत्कार किया। ग्रामीणों ने महात्मा बुद्ध से अपने गाँव में ठहरने का आग्रह किया। महात्मा बुद्ध ग्रामीणों के आग्रह पर उस गाँव में ठहर गए। सुबह-शाम उनके प्रवचन होने लगे। बुद्ध के सत्संग में आस-पास के कई गाँवों के लोग प्रवचन सुनने आने लगे।

उस गाँव में बुद्ध के सत्संग का आज आखिरी दिवस था। सत्संग में शामिल कई लोगों के मन में कई जिज्ञासाएँ थीं। वे सभी बुद्ध के समक्ष अपनी जिज्ञासाएँ रख रहे थे और बुद्ध प्रसन्नतापूर्वक ग्रामीणों की जिज्ञासाओं का निराकरण कर रहे थे। बुद्ध की कही गई बातें लोगों के दिल को छ रही थीं। बुद्ध की वाणी मानो लोगों के हृदय में उतर रही थी। लोग बुद्ध द्वारा बताई गई बातों को अपने जीवन में उतारने व अपनाने को प्रसन्नतापूर्वक राजी हो रहे थे। वे लोगों की समस्याओं का निराकरण कर रहे थे और लोग संतुष्ट हो रहे थे।

बुद्ध और लोगों के बीच हो रही वार्ता को पीछे खड़ा एक व्यक्ति बड़े ध्यान से सुन रहा था। उसके मन में भी कुछ प्रश्न थे। जैसे कि मृत्यु क्या है ? मृत्यु के बाद मनुष्य का क्या होता है ? स्वर्ग-नरक की अवधारणा कहाँ तक सच है आदि: पर जब उसने देखा कि बुद्ध तो लोगों की सांसारिक समस्याएँ सुलझाने में ही व्यस्त हैं, तो उसे बड़ा आश्चर्य हुआ।

वह मन-ही-मन सोच रहा था कि भला बुद्ध को लोगों के पारिवारिक झंझटों व दुनियादारी के मामलों में पड़ने से क्या लाभ ? बुद्ध को तो भगवद्भजन करना चाहिए। उन्हें बुनियादी समस्याओं से ग्रस्त इन लोगों के लिए अपना समय क्यों खराब करना चाहिए। वह सोच रहा था कि यहाँ जमा हुए लोगों की व्यक्तिगत समस्याओं को भला बुद्ध इतना महत्त्व क्यों दे रहे हैं ?

उसे लगा कि बुद्ध का व्यवहार देखकर तो मुझे ऐसा जान पड़ता है मानो इन लोगों का दु:ख बुद्ध का अपना दु:ख

हो। बुद्ध से मिलने की उसकी बारी भी आ गई। बुद्ध से मिलते ही उसने पूछा—''महाराज! आपको इन दुनियादारी व सांसारिक बातों से क्या लेना-देना?''

बद्ध बोले—''मैं भी तो आखिर एक इनसान ही हूँ। मुझे भी इन लोगों के दु:ख, दु:खी करते हैं। मैं उन सबकी आँखों में दु:ख के नहीं, बल्कि खुशी के आँसू देखना चाहता हैं। उनके दु:ख के कारण को दूर करना चाहता हैं। इसलिए मैं उन सबकी बातों को बड़े ध्यान से सुनता हूँ और उनके दु:ख दूर करने का प्रयास करता हूँ, फिर उनकी आँखों में खुशी के आँस देखकर मुझे भी खुशी होती है।"

वे आगे बोले-''वैसे भी वह जान किस काम का जो इतना घमंडी और आत्मकेंद्रित हो कि अपने अतिरिक्त किसी दूसरे की चिंता ही न कर सके ? ऐसा ज्ञान तो अज्ञान से भी बुरा है। ऐसा ज्ञान तो भारस्वरूप ही है, जो किसी का भला भी नहीं कर सके। ज्ञान तो तभी सार्थक है, जब वह लोक-कल्याण में, लोकहित में संलग्न हो, सुनियोजित हो। जो ज्ञान लोगों की बुनियादी समस्याओं का निराकरण न कर सके. वह ज्ञान कैसा? स्वयं के साथ-साथ दूसरों के लिए आनंद व कल्याण का मार्ग प्रशस्त करने में भी ज्ञान की सार्थकता है।''

बुद्ध आगे बोले--''वत्स! मुझे पता है कि तुम्हारे मन में मृत्युविषयक प्रश्न उठ रहे हैं। मृत्यु के उपरांत क्या होता है, यह तुम जानना चाहते हो, पर तुम पहले मेरी एक बात का जवाब दो। अगर कोई व्यक्ति कहीं जा रहा हो और अचानक कहीं से आकर उसके शरीर में एक विषैला बाण घुस जाए तो उसे क्या करना चाहिए? पहले शरीर में घुसे बाण को हटाना ठीक रहेगा या फिर यह देखना कि वह बाण किधर से आया है और किसे लक्ष्य कर के मारा गया है।"

उस व्यक्ति ने कहा-''भगवन्! पहले तो शरीर में घुसे विषैले बाण को तुरंत निकालना ही ठीक रहेगा, अन्यथा विष पूरे शरीर में फैल जाएगा।" बुद्ध ने कहा-"तुमने बिलकुल ठीक कहा वत्स! तुम अब यह बताओ कि पहले इस जीवन के दु:खों के निवारण का उपाय किया जाए या मृत्यु के बाद की बातों के बारे में सोचा जाए?" वह व्यक्ति

ॐ४४४४४४४४४४४४४ ►'गृहे-गृहे गायत्री यझ-उपासना' वर्ष **∢**४४४४४४४४४४४४

बद्ध के कहने का तात्पर्य समझ चुका था। वह तथागत के चरणों में गिर पडा। उसने उनसे क्षमा-याचना की और उनके उपदेशों को अपने जीवन में उतारने की प्रतिज्ञा भी की। वास्तव में जीवन मृत्य से अधिक मृत्यवान है, महत्त्वपूर्ण है। जीवन को जी भर कर जीने के लिए, जीवन को आनंद से

जीवन को निर्विघ्न व निष्कंटक बनाकर ही हम जीवन को खिशयों से भर सकते हैं. आनंद से भर सकते हैं। बुद्धपुरुषों के द्वारा प्रदत्त ज्ञान ही जीवन को निष्कंटक व निर्विघन बनाने का सशक्त साधन है। हमें इसी जान की उपासना करनी चाहिए।



परमपूज्य गुरुदेव की हिमालय वात्राएँ सदा ही गावत्री परिजानों के अंतर् को रोमांचित कर देने वाली हुआ करती वात्रास कर समायत हो जिस परमपूज्य गुरुदेव हो तिमालय यात्रा भी के लेकर कै गए। इसके उपरांत परमपूज्य गुरुदेव व ते वाली हुआ करती वात्रास करती हुए कहा— 'केटा! यहाँ में विकास करती हा हिमालय यात्रा थी जिस परमपूज्य गुरुदेव की तीसरी हिमालय यात्रा भी कुछ ऐसे ही विलक्षण हर्सों को अपने भीतर समेटे हुए था।

उस यात्रा में अपनी मार्गदर्शक सत्ता से मिलने पर उनकी मार्गदर्शक सत्ता ने उनहें ऋषि परंपरा के पुनर्जीवन का महती दाियल सौंचा। उनहें ऋषि परंपरा के पुनर्जीवन का महती दाियल सौंचा। उनहें ऋषि परंपरा के पुनर्जीवन का महती दाियल सौंचा। उनहें मिल हें हुए आए, जिनके भीतिक शरीर भी अब समायत हो चुके थे। ऐसी शक्ति में परमुच्य गुरुदेव हरिद्वार लीटते समय दुर्गम हिमालय की के उपरांत परमणूच्य गुरुदेव हरिद्वार लीटते समय दुर्गम हिमालय की के उत्ति भी मात्र अपने छावाशरीर एवं सुस्माररीरों के माध्यम से हो सार्वा पर रहते हो सार्य पर पर परमुच्य गुरुदेव हरिद्वार लीटते समय उत्ति सार्य में स्वाच में पर के, जिस स्थान की ओर उनकी मार्गदर्शक सत्ता में परमुच्य मुरुदेव हरिद्वार लीटते समय उत्ति में सार्य में पर के, जिस स्थान की ओर उनकी मार्गदर्शक करते अने के तेमस्था से काम से वे कि लिए विशेष तर्गानुदर्शन में सिल पर के, जिस स्थान की ओर उनकी मार्गदर्शक सत्ता की परमपूज्य गुरुदेव की तमस्था की ओर उनकी मार्गदर्शक सत्ता की परमपूज्य गुरुदेव कर को काम देवेल ने हिए विशेष तर्गानुदर्शन अपने से सम्पन्त के सम्पन्त की स्थापना को अध्ये काम से स्था से स्वच के सम्पन्त की स्थापना को अधि की सम्पन्त की स्थापना को अधि के सम्पन्त सार्य पर परमपूज्य गुरुदेव के सम्पन्त सार्य में स्वच के पर सुदेव विह्य के सम्पन्त सार्य सिल के परमपूज्य मुरुदेव की किसी और ही उनकी विद्या सिल के उपरों परमपूज्य मुरुदेव विह्य ने उनकी विद्या के सम्पन्त सुदेव पर सुदेव ने सुदेव ने सुदेव ने उनकी विद्या से अधि के समोप्य स्था सिल की समझ होए एस हो सुदेव ने उनकी विद्या के एक है के नीचे सुदेव सुद्व रहते ने उनकी विद्या से परमुच्य गुरुदेव के सम्पन्त सुदेव ने उनकी विद्या से परमुच्य गुरुदेव के सम्पन्त सुदेव ने उनकी विद्या से परमुच्य मुरुदेव के सम्पन्त सुद्व सुद्व सुद्व विद्य ने उनकी विद्या सुद्व सुद्व सुद्व सुद्व सुद्व स

प्रयोगशाला का उददेश्य होगा कि उसके माध्यम से विज्ञान और अध्यात्म के समन्वय का सामयिक संकल्प पर्ण किया जा सके। यज के माध्यम से रोगों का निवारण तथा वातावरण का परिशोधन-ऐसे सारे विषयों पर शोध करने वाली यह

विश्वविद्यालय हम यहाँ निर्मित करके ही दिखाएँगे।" परमपज्य गरुदेव के उन शब्दों ने उन कार्यकर्ता के हृदय को झकझोर कर रख दिया। उन्हें लगा कि उनकी आँखों के सम्मख आने वाले 50 वर्षों के दृश्य गुजर गए हों।



दिया। जब विश्व जनमत सू की के नेतृत्व में उठ खड़ा हुआ तो फौजी सरकार ने सू की को नजरबंद कर दिया। इसी बीच सन् 1999 में ब्रिटेन में रहने वाले उनके पित की तबीयत बहुत ज्यादा बिगड़ गई। उस समय सू की के पित जानलेवा कैंसर से पीडित थे।

बर्मा की फौजी सरकार को जब इस बात का पता चला कि सू की के पित जीवन और मौत की अंतिम घड़ियों में हैं तो सरकार ने सू की के सामने एक लेन-देन का प्रस्ताव रखा कि वे इसी शर्त पर ब्रिटेन जा सकती हैं, जब वे लिखित में दें कि वे फिर कभी दोबारा बर्मा नहीं लौटेंगी। सू की ने फौजी सरकार की यह बात मानने से इनकार कर दिया और उसके बाद उनके पित का भी निधन हो गया।

अपने पित की अंत्येष्टि में भी वे नहीं जा सकीं; क्योंकि फौजी सरकार का रुख अभी भी लेन-देन वाला ही था। बर्मा की फौजी सरकार द्वारा उन्हें 14 साल कैद में नजरबंद रखा गया और इन्हें 13 नवंबर सन् 2010 को रिहा किया गया। 'आंग सान सू की' को सन् 1990 में राफ्तो पुरस्कार व विचारों की स्वतंत्रता के लिए सखारोव पुरस्कार, सन् 1991 में नोबेल शांति पुरस्कार, सन् 1992 में अंतरराष्ट्रीय सामंजस्य के लिए भारत सरकार द्वारा जवाहर लाल नेहरू पुरस्कार से सम्मानित किया गया। यह एक दुर्भाग्य ही है कि उन्हें पुन: फौजी सरकार ने नजरबंद कर दिया है।

महान लोगों की श्रेणी में अगले क्रम में हैं—विचारों की धनी, महान लेखिका अगाथा क्रिस्टी। ये उन चर्चित जासूसी लेखकों में से एक थीं, जिनके उपन्यासों की लाखों प्रतियाँ बिकती थीं। अगाथा क्रिस्टी का बचपन बेहद तकलीफों से भरा हुआ और कई परेशानियों से गुजरा था। उनकी पढ़ाई-लिखाई कभी भी व्यवस्थित नहीं रही थी, इसीलिए पूरी जिंदगी वे पढ़ने और सीखने में लगी रहीं।

एक बार की घटना है कि 55 साल की उम्र में वे एक ट्रेन से सफर कर रही थीं। तब तक उनके उपन्यास की 1 अरब प्रतियाँ बिक चुकी थीं और वे 44 भाषाओं में अनुवादित हो चुकी थीं, लेकिन वे जिस ट्रेन में सफर कर रही थीं उसमें उनकी बगल में बैठा हुआ व्यक्ति यह बात नहीं जानता था। वह एक युवा जासूस था। अगाथा क्रिस्टी ने यों ही सफर में बोरियत दूर करने के लिए उससे जान-पहचान बढ़ानी चाही तो उसने अपने को एक बड़ा जासूस बताया और जब अगाथा ने उस पर और उसके कार्य पर दिलचस्पी दिखाई और उससे अपनी सफलता का किस्सा

सुनाने के लिए कहा तो वह जासूस उन्हीं के एक उपन्यास की घटना को नमक-मिर्च लगाकर अपनी सफलता के रूप में सुनाने लगा।

अगाथा क्रिस्टी पूरे समय बड़ी रुचि के साथ उसकी तारीफ व सराहना करती हुई कहानी सुनती रहीं। लगभग 24 घंटे बाद जब उनका सफर खतम हुआ तो उन्होंने सफर को शानदार ढंग से बिताने में उस जासूस की मदद करने के लिए धन्यवाद दिया और जब अंत में उस जासूस ने उनका नाम पूछा तो उन्होंने बड़ी सहजता से बताया—अगाथा क्रिस्टी।

सच्चाई जिनके दिल में बसी थी, जिनने भाँति-भाँति के आवरण न ओढ़े और सच के साथ दुनिया में आगे बढ़े ऐसे ही लोगों में से एक हैं—ब्रिटेन के चर्चित पॉप सितारे 'सर क्लिफ रिचर्ड'। दिसंबर, 1999 में एक सर्वेक्षण के दौरान उन्हें दुनिया के सबसे चर्चित ईसाई के रूप में चिह्नित किया गया।

सर्वेक्षण में यह पाया गया कि सर क्लिफ रिचर्ड को लोग पोप जॉन पॉल द्वितीय से भी ज्यादा जानते हैं। क्लिफ का जन्म भारत में उत्तर प्रदेश की राजधानी लखनऊ में हुआ था। उनका वास्तविक नाम हैरी वेब था, पर लखनऊ में रहते हुए वे हीरन बॉब के रूप में मशहर हुए।

दुनिया में सबसे प्रसिद्ध ईसाई के रूप में ख्याति हासिल करने के बाद जब उनसे बीबीसी के एक पत्रकार ने सवाल किया कि उन्हें एक महान ईसाई होने की प्रेरणा कहाँ से मिली? तो उन्होंने कहा कि मैंने ईसाई प्रार्थनाओं की मानवीयता को बचपन में हिंदुओं के मंदिरों से ग्रहण किया। हालाँकि इस पर बाद में काफी विवाद हुआ, लेकिन फिर भी वे अपने कथन पर अडिग रहे।

दुनिया के महान लोग सिर्फ अपनी खास सफलता के संबंध में ही महान नहीं होते, बल्कि उनकी जिंदगी का एक-एक कदम उनकी किसी-न-किसी खूबी का, उनकी महानता का बखान करता है। इसी क्रम में एक हैं—इस्राइल के सबसे कम उम्र के प्रधानमंत्री बेंजामिन नेतन्याह।

एक बार इनके कार्यकाल के दौरान युगांडा में इस्राइल के विमान का अपहरण कर लिया गया। इस्राइल ने अपहरणकर्ताओं से बंधकों को छुड़ाने के लिए कमांडो कार्रवाई की और इसमें उनके बड़े भाई जोनाथन की मौत हो गई, लेकिन जब कमांडो कार्रवाई सफल रही और विमान को युगांडा से इस्राइल लाया गया तो उन्होंने इस कार्रवाई में मारे गए हवाई अड्डे के एक कर्मचारी को सबसे पहले

अपना कंधा दिया और उसे सेल्यट किया। उन्होंने कभी भी इस कार्रवाई में अपने भाई और बाद में आतंकवाद से लडते हए अपने लगभग परे परिवार की करबानी को वोट हासिल करने का चनावी मददा नहीं बनाया।

जाने-माने अर्थशास्त्री अमर्त्य सेन भी महान लोगों में से एक हैं। महज 23 साल की उम्र में जब उन्हें जाधवपर विश्वविद्यालय में अर्थशास्त्र का प्रमख बनाया गया तो उनके वरिष्ठों ने इस बात पर हंगामा खड़ा कर दिया. लेकिन विश्वविद्यालय में उस समय के तत्कालीन कलाधिपति ने तभी कहा कि अमर्त्य सेन जीवन में बहत आगे जाएँगे और बाद में ऐसा हुआ भी।

सन 1998 में अर्थशास्त्र का नोबेल परस्कार पाने वाले अमर्त्य सेन ने दिल्ली स्कल ऑफ इकोनॉमिक और लंदन स्कल ऑफ इकोनॉमिक्स में पढाया। वे ट्रिनिटी कॉलेज

कैंब्रिज (लंदन) के पहले गैर ब्रिटिश प्रमख बने। जीवन में कई ऊँची सफलताएँ व यश-सम्मान पाने के बावजद वे हर वर्ष शांतिनिकेतन आते हैं: क्योंकि वे यहीं पले-बढ़े और शिक्षित हुए हैं। यहाँ आकर वे अपनी वही पुरानी जिंदगी जिया करते हैं, जब वे अपने जीवन में कुछ नहीं, बल्कि अन्य लोगों की तरह ही एक सामान्य व्यक्ति थे।

महानता कभी सफलता की. यश-सम्मान व प्रतिष्ठा की मोहताज नहीं होती। महानता तो व्यक्ति की सरलता में निहित होती है। उसकी सोच में बसती है और उसके व्यवहार से झलकती है। जो व्यक्ति परपीड़ा के प्रति जितना संवेदनशील होता है, वह उतना ही महान होता है। जो व्यक्ति जितना अहंकारशन्य होता है, वह उतना ही महान होता है और जो व्यक्ति जितना सरल-सहज व सत्य का पक्षधर होता है. वह उतना ही महान होता है।

राय बहाद्र लालचंद जी की गणना पंजाब के श्रेष्ठ समाज सुधारकों में होती थी। उन्होंने कन्या गुरुकुल को एकमुश्त बड़ी धनराशि दान करने की पेशकश की। यह सुनकर गुरुकुल के प्रधानाध्यापक ने निजी तौर पर उन्हें कृतज्ञताज्ञापन करने की सोची। इस उद्देश्य से वे लालचंद जी के घर पहुँचे। काफी देर खटखटाने पर भी जब किसी ने दरवाजा नहीं खोला तो वे द्वार धकेलकर अंदर पहुँचे। उन्होंने देखा कि अंदर एक बूढ़ा व्यक्ति दूसरे बूढ़े व्यक्ति के पैर दबा रहा है। उन्होंने पैर दबाते व्यक्ति से पूछा— ''लालचंद जी कहाँ मिलेंगे ?'' जब उन्हें यह उत्तर मिला कि पैर दबाते व्यक्ति ही लालचंद जी हैं तो उनके आश्चर्य का ठिकाना न रहा। उन्होंने लालचंद जी से पूछा—''जिसके पैर वे दबा रहे थे, वह कौन है ?'' राय बहादुर लालचंद जी ने उत्तर दिया—''वो मेरा सेवक है। पिछले चालीस वर्षों से उसने मेरी अनवरत सेवा की है और आज उसका स्वास्थ्य अच्छा नहीं है तो आज उसकी सेवा की बारी मेरी है।'' यह सुनकर प्रधानाध्यापक महोदय का सिर श्रद्धा से झुक गया।

. \*\*\*\*\*\*\* वर्ष ◀ \*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ \*\*\*\*\*

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति



ईश्वर कौन है, कहाँ है, कैसा है, ईश्वर को कहाँ खोजँ, कैसे खोजँ—मैं देवालयों में हो आया, मैं तीर्थों में भी हो आया, पर फिर भी मुझे आत्म-उपलब्धि नहीं हो सकी; मुझे परमात्मा की अनुभृति नहीं हो सकी: मुझे आत्मसाक्षात्कार नहीं हो सका-आखिर क्यों?

शास्त्रों में तो तीर्थयात्रा, तीर्थदर्शन, देवदर्शन आदि की बड़ी महिमा गायी गई है। पूजा की, प्रार्थना की, बड़ी महिमा गायी गई है। मैंने ये सारे धार्मिक कृत्य किए, फिर भी मुझे आत्मोपलब्धि आज तक हो ही न सकी-आखिर क्यों?

ये सारे सहज व स्वाभाविक प्रश्न हैं, जो अक्सर हमारे मन में उठा करते हैं। आखिर हमसे भूल कहाँ और कैसे हो रही है? सचमुच इस जीवन का मुख्य लक्ष्य ही है मुक्ति व आनंद को पाना और इसी लक्ष्य की प्राप्ति के लिए हम धर्म के. अध्यात्म के मार्ग पर चलते हैं।

ऐसा लगता है कि हमारे चलने के तरीके में ही अवश्य कोई खोट है, कोई कमी है, जिसके कारण हम उस मार्ग पर चलते हुए भी मंजिल तक नहीं पहुँच पा रहे हैं। यात्रा के अंतिम पड़ाव मोक्ष, मुक्ति व आनंद तक नहीं पहुँच पा रहे हैं। मात्र चलते हुए दिखना ही उस मार्ग पर चलना नहीं है।

इस संदर्भ में एक रोचक कथा आती है। एक बार एक नाव में कुछ लोग रात्रि को सवार हुए। उनमें से एक व्यक्ति रात भर उस नाव को खेता रहा। पतवार चलाता रहा। उधर पूरी रात नाव खेते गुजर गई। भोर हुआ। सूर्य की लालिमा प्रकट हुई।

तभी उन सबकी नजर उस स्थान पर गई। जहाँ वे रात भर नाव खेने के बाद पहुँच पाए थे। आश्चर्य! घोर आश्चर्य! वे सभी अभी भी वहीं थे, जहाँ से उन्होंने यात्रा शुरू की थी, पर भला ऐसा हुआ कैसे? दरअसल नाव समुद्र किनारे लगे हुए एक खूँटे से एक लंबी रस्सी से बँधी थी।

रात के अँधेरे में लोगों ने उस रस्सी को देखा नहीं। नाव रस्सी में बँधी है, इस ओर उनका ध्यान ही नहीं गया। हुआ होता है; वैसे ही हमारे शरीररूपी पिंड में स्थित

वे नशे में धृत्त रात भर पतवार चलाते रहे, पर रस्सी से बँधी हुई नाव वहीं तक जा पाई, जहाँ तक रस्सी जा सकती थी। यदि वह रस्सी रात में ही खुल गई होती तो वे सारे सवार न जाने रातोरात कहाँ तक पहुँच जाते। शायद वे अपनी मंजिल तक पहुँच गए होते।

हमारी यात्रा भी कुछ ऐसी ही है। हम धर्म के मार्ग पर, अध्यात्म के मार्ग पर वर्षों से चलते हुए दिख रहे हैं, पर पहुँच कहीं नहीं पा रहे हैं, ऐसा क्यों? क्योंकि हम भी बैंधे हुए हैं - किसी बंधन से, किसी आसक्ति से, किसी रस्सी से।

दुर्भाग्य यह है कि हम आसक्ति में बँधे रहकर ही मुक्ति का आनंद पाना चाहते हैं। हम बैंधे हुए रहकर ही यात्रा पूरी करना चाहते हैं। हम यात्रा तो करते रहे हैं, पर बाहर-बाहर की। हमें यात्रा बाहर की नहीं, अपने अंदर की करनी है। हमें यात्रा अंतर्जगत की करनी है।

हमें बाहर किसी का अनुकरण नहीं करना है। हमें बाहर किसी का अनुगमन नहीं करना है। बाहर के सभी रास्ते संसार में ले जाते हैं। अस्तु हमें अपनी ही आत्मा का अनुसरण करना है, अनुगमन करना है। हम ईश्वर को, परमात्मा को बाहर ढूँढते रहे, बाहर खोजते रहे, पर परमात्मा तो हमारे भीतर ही मौजूद है।

हमारी आत्मा ही तो शुद्ध-परिशुद्ध होकर, पुनीत व पावन होकर परमात्मा हो जाती है, पर हम तो स्वयं को एक देहमात्र मानते रहे हैं, एक शरीरमात्र मानते रहे हैं। इस देह में ऐसा क्या है, जिसे हम परमात्मा मान लें ? हाड-मांस का शरीर है और वह शरीर भी शीघ्र ही मिट जाने वाला है।

हमारा मन भी चंचल है और उस मन में भी कोई परमात्मा जैसा नहीं है। वस्तृत: शरीर तो हमारी आत्मा का आवरण मात्र है। शरीर आत्मा का वस्त्र मात्र है। शरीर और मन के पार चले जाने पर ही हमें अपनी आत्मा के दर्शन हो पाते हैं।

जैसे एक छोटे से बीज में ही विराट वटवृक्ष समाया ्र भाग रस्ता में बचा है, इस जार जाना ज्यान हो नहीं नमार दुजा होता है, बता है, बता स्वार तार्रास्ता । जान स्वास \*\*\*\*\*\*\* वर्ष **ब** \*\*\*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **ब** \*<u>\*\*\*\*</u>

जुन, 2021 : अखण्ड ज्योति

आत्मा में ही ब्रह्मांडरूपी विराट परमात्मा समाया हुआ है। आत्मा में वह परमात्मरूपी बीज अभी सुषुप्तावस्था में है। इसलिए हमें उसकी पहचान नहीं हो पा रही है, हमें

वे स्वयं ही करुणा, प्रेम, क्षमा, सेवा, संवेदना के लहराते सागर हो गए। वे स्वयं ही बुद्ध हो गए, वे स्वयं मक्त हो गए। इसलिए श्रुति कहती है, शास्त्र कहते हैं-

अयोध्या सांस्कृतिक विरासत की नगरी है। यही रामराज्य की परिकल्पना का केंद्र थी। यहीं से सांस्कृतिक मृल्यों की प्रतिष्ठा हुई। यहाँ पर मर्यादापुरुषोत्तम भगवान राम का दिव्य मंदिर प्रतिष्ठित था। त्रेतायुग में सर्वप्रथम महाराज कुश ने राम जन्मभिम पर मंदिर बनवाया था। कहा जाता है कि भगवान श्रीराम के सरयू नदी में तिरोहित होते ही सरयू नदी में भयानक बाढ आई, जिसमें अयोध्या का

ही सरयू नदी में भयानक बाढ़ आई, जिसमें अयोध्या का संपूर्ण वैभव नष्ट हो गया। भगावान श्रीराम ने अपने जीवनकाल में ही अपने राज्य को चारों भाइयों के पुत्रों के मध्य में विभाजित कर दिया था। अपने बढ़े पुत्र कुश को कुशावती क्षेत्र, जो अयोध्या से दिशण विध्याचल के आस-पास का क्षेत्र है, राज्य बनाने के लिए दिया था। अपने दूसरे पुत्र लब को अयोध्या से उत्तर श्रावस्ती क्षेत्र, जिस सरावती कहा जाता था, दिया था। यह मध्य क्षेत्र श्रा। भरत के पुत्रों में से तक्ष को तक्षशिला और पुष्कल को पुष्कलावती (पेशावर) पश्चिम का क्षेत्र दिया था। यह मध्य पूर्व क्षेत्र संत्रों प्राचित के काला वा बाली-पुत्र अंगद को काल प्राच मध्य पूर्व क्षेत्र संत्रों था। शत्रुघन के पुत्र सुबाहु और शत्रुघती को क्रमशः मध्य रा और विदिशा को किष्किया के साथ दिक्षणापथ दिया था तथा विभीषण को लंका का राज्य प्रदान किया था। राम के बाद अयोध्या नगरी वीरान हो गई थी। कुश, जिनको कोशल का राज्य मिला था, उन्होंने कुशावती क्षेत्र मं कत्रों अपने राज्य प्रदान किया था। राम सहस्त्र के अपनी राजधानी बनाया, मगर कुछ दिनों बाद उन्होंने फिर से अयोध्या को अपनी राजधानी बनाया और राम जन्मभूमि पर सर्वप्रथम भगवान राम का मंदिर बनावाया। उन्होंने श्रीराम को कीर्ति को चिरस्थायी बनाने के लिए उनके जन्मस्थान पर एक भव्य मंदिर का तिना का मंदिर बनावाया। उन्होंने श्रीराम को कीर्ति को चिरस्थायी बनाने के लिए उनके जन्मस्थान पर एक भव्य मंदिर का तिना का मंदिर बनावाया। उन्होंने श्रीराम को कीर्ति को चिरस्थायी बनाने के लिए उनके जन्मस्थान पर एक भव्य मंदिर का निर्माण करराया। लोमश रामायण के अनुसार यह मंदिर कसीटी पत्थार के 84 खंभों पर बना हुआ था। रामायत है के आज से 21 सौ वर्ष पूर्व महाराज विक्रमादित्य अनुसार यह मंदिर करीटी पत्थार के 84 खंभों पर बना हुआ था। रामायत है के आज से 21 सौ वर्ष पूर्व महाराज विक्रमादित्य अनुसार विक्रमादित्य कराया। मानारात है कि आज से 21 सौ वर्ष पूर्व महाराज विक्रमादित्य अनुसार को प्री पूर्व महाराज विक्रमादित्य अनुसार विक्रमादित्य अनुसार के निर्म के निर्व मेश के निर्म के निर्म के निर्म के निर्म के अपने निर्म के अपने निर्म के अपने निर्म के अपने निर्म के निर के निर्म के निर्म के निर्म के निर्म के निर्म के निर्म के निर्म

एक के बाद एक राजा अयोध्या में राज्य करते रहे पर मंदिर यथावत् बना रहा, पूज्य रहा। द्वापरयुग में महाभारतकाल में और उसके बाद कलियग में ईसा पूर्व छठी शताब्दी के बाद तक गौतम बुद्ध के काल तक यह मंदिर बना रहा। उसके प्रति आस्था एवं विश्वास में कोई कमी नहीं आई। ईसा पूर्व दूसरी शताब्दी तक यह मंदिर यथावत् बना रहा।

\*\*\*\*

\*\*\*\*

उसमें स्नान करके अपने को धन्य समझते थे। तब राजा विक्रमादित्य ने वहाँ पर मंदिर बनवाया था। राजा विक्रमादित्य द्वारा राम जन्मभिम पर मंदिर बनाने के संबंध में कई रोचक कथाएँ प्रचलित हैं।

राजा बृहदबल की महाभारत में मृत्य हो जाने के बाद अयोध्या वैभवहीन हो गई थी। ईसा के,जन्म से लगभग सौ वर्ष पर्व उज्जैन के राजा विक्रमादित्य इसकी खोज करते हए यहाँ आए। उन्होंने यहाँ पर रामगढ का किला बनाया और जंगलों को साफ करके राम, सीता, लक्ष्मण और हनुमान की स्मृतियों से संबंधित स्थलों पर 360 मंदिरों का निर्माण करवाया। यद्यपि इसका उल्लेख किसी संस्कृत ग्रंथ में नहीं मिलता है, परंतु जनसामान्य में यह मौखिक परंपरा बहुत पुरानी रही है।

सन् 1767 ई॰ में भारत की यात्रा करने वाले ऑस्ट्रिया के जेसुइट पादरी टाइफेनथेलर ने अपने यात्रा-वृत्तांत की पुस्तक, जो सन् 1785 में फ्रेंच भाषा में प्रकाशित हुई, में इस किंवदंती का उल्लेख किया है। इस पुस्तक का लेखक सन् 1766 से सन् 1771 ई॰ तक अवध में ठहरा था। उसने अयोध्या के विषय में जो कुछ भी लिखा है, वह उस समय का आँखों देखा वर्णन है।

टाइफेनथेलर के अतिरिक्त मॉण्टगोमरी मार्टिन ने भी सन् 1838 में इसका उल्लेख किया है, जो एक ब्रिटिश सर्वेक्षक था। उसकी रिपोर्ट सन् 1838 ई० में प्रकाशित हुई। मार्टिन के अतिरिक्त कनिंघम और कारनेगी ने भी इस घटना का उल्लेख किया है। इस कथा का हिंदी ग्रंथों में अधिक विस्तार से वर्णन मिलता है। कथा कुछ इस प्रकार है-

''एक दिन सरयू तट पर खड़े महाराजा विक्रमादित्य ने देखा कि एक काला हंस आया और उसने सख्यू में डुबकी लगाई। डुबकी लगाने के बाद जब वह निकला तो उसका रंग काले के बजाय शुभ्र-श्वेत हो गया। महाराजा की उत्सुकता जागी। उन्होंने उसे अपने योगबल से रोका। तब वह देवस्वरूप में प्रकट हुआ, जिससे महाराजा ने अपनी जिज्ञासा शांत करने को कहा। तब उसने बताया कि वह तीर्थराज प्रयाग है, जिसमें प्रत्येक वर्ष हजारों-लाखों लोग स्नान करके अपने पाप छोड जाते हैं, जिससे वह काला हो जाता है।

''इस पाप से मुक्ति पाने के लिए वह प्रत्येक वर्ष पावन अवधपुरी में आकर भगवान श्रीराम के चरणों में समर्पित होकर सरयू जी में स्नान करके अपनी कालिमा समाप्त कर लेता है। जन्मभूमि स्थान जानने की जिज्ञासा जताने पर तीर्थराज प्रयाग ने उन्हें बताया कि अगले दिन एक बृढिया वहाँ पर आएगी. वह सभी स्थानों के साथ राम जन्मभूमि स्थान भी बताएगी। वास्तव में दूसरे दिन वहाँ एक वृद्धा आई। उसने जन्मभूमि से लेकर स्वर्गारोहण स्थल तक सभी स्थान उनको बताए, जिनको महाराज विक्रमादित्य ने चिह्नित करके मंदिर बनवाए।"

इसी तरह एक कथा गाय-बछडे की भी प्रचलित है। ''तीर्थराज प्रयाग ने महाराजा विक्रमादित्य को बताया कि एक गाय-बछडा घमते हुए मिलेंगे और उनका पीछा करके देखते रहो। जिस स्थान पर गाय के थनों से दूध टपकने लगे, वही राम जन्मभूमि स्थान है।'' इस प्रकार महाराजा विक्रमादित्य ने दो हजार वर्ष पूर्व अयोध्या के स्थानों को खोजकर 360 मंदिरों का निर्माण कराया था, जिनमें सबसे प्रमख मंदिर था जन्मभूमि पर निर्मित राम मंदिर।

इस संबंध में एक तीसरी कथा भी प्रचलित है। कहते हैं—''महाराजा विक्रमादित्य एक दिन प्रात:काल रामनवमी के दिन सरयू किनारे-किनारे भ्रमण कर रहे थे, उन्होंने देखा कि एक काला पुरुष काले घोड़े पर सवार होकर दक्षिण दिशा से आया और सरयू की बहती धारा में प्रवेश कर गया। उसने सरयू के अगाध जल में घोड़े सहित डुबकी लगाई। जब वह सरयू से बाहर निकला, तब वह बिलकुल सफेद हो गया था। उसका घोड़ा भी सफेद हो गया था।

''महाराजा विक्रमादित्य इस अद्भुत दृश्य को देखकर चिकत रह गए और आगे बढ़कर जाते हुए घोड़े को रोककर विनम्रता एवं निर्भीकतापूर्वक अश्वारोही से पूछा—भगवन्! बताइए आप कौन हैं? अश्वारोही ने मुस्कराकर कहा-पुत्र! मैं तीर्थराज प्रयाग हूँ। मैं प्रतिवर्ष चैत्र नवमी को अयोध्या आता हूँ और सरयू में स्नान करके पवित्र हो जाता हूँ। मुझे मालूम है कि तुम प्राचीन अयोध्या की खोज करना चाहते हो। इस कारण आज मैं तुम्हारे सामने प्रकट रूप में आया हूँ, वरना गुप्त रूप से आकर गुप्त स्नान करके वापस चला जाता हूँ। मैं तुमको प्राचीन अयोध्या की जानकारी देना चाहता हूँ। यह अयोध्या भगवान राम की पवित्र नगरी है, जिसका तुम जीर्णोद्धार करो।''

''विक्रमादित्य ने कहा—भगवन्! कृपा करके मुझे दिव्यस्थलों का परिचय कराइए, जिससे मैं उनका सुचारु रूप से उद्धार कर सकूँ।' तीर्थराज ने कहा—'तुम अपने

घोड़े पर सवार होकर मेरे साथ-साथ चलो।' विक्रमादित्य ने वैसा ही किया। प्रयागराज दिव्यस्थलों का पता बताते गए और विक्रमादित्य अपने भाले से उन स्थानों पर चिह्न लगाते गए, जिनकी कुल संख्या 360 थी। इन्हीं 360 स्थानों पर उन्होंने मंदिर का निर्माण कराया, जिसमें एक मंदिर राम जन्मभिम का भी था।"

यही नहीं उन्होंने 'अयोध्या माहात्म्य' नामक प्रस्तक की रचना भी संस्कृत में की। अयोध्यापरी के मंदिरों के जीर्णोद्धार की स्मृति में महाराजा विक्रमादित्य ने अपना विक्रमी संवत् चलाया, जो आज भी चल रहा है। उसको प्रारंभ हुए 2077 वर्ष हो चुके हैं। इसके पहले युधिष्ठिर संवत् चलता था, जो महाराजा विक्रमादित्य द्वारा अयोध्या पुनर्निमाण के समय तक 2426 वर्ष पुरा कर चुका था। अयोध्या की पुनर्स्थापना करने और 360 मंदिरों के निर्माण में महाराजा विक्रमादित्य को 6 वर्ष लग गए।

इन 360 मंदिरों में जो सबसे प्रमुख एवं महत्त्वपूर्ण मंदिर बना था—वह था 'राम जन्मभूमि का राम मंदिर'। यह उपलब्ध प्राचीन साक्ष्यों-प्रमाणों के आधार पर राम जन्म स्थल के पुराने मंदिर के स्थान पर बनाया गया। इस मंदिर में कसौटी के 84 कलात्मक खंभे लगाए गए थे। ऐसा माना जाता है कि इस कसौटी के खंभे लंका विजय के बाद हनुमान जी द्वारा लंका से लाए गए थे: जिनको कुश ने मंदिर-निर्माण में लगाया था। इसके बाद अनेक राजा आए और गए। सदियाँ बीतीं. मगर महाराजा विक्रमादित्य द्वारा

निर्मित, जन्मभिम पर मंदिर खड़ा रहा। उसे किसी ने हानि नहीं पहँचाई।

लगभग 500 वर्ष के बाद चौथी शताब्दी में महाराजा चंद्रगुप्त प्रथम का शासनकाल आया। उन्होंने अपनी राजधानी पाटिलपुत्र के स्थान पर अयोध्या बनाई, जो कोशल राज्य में थी। वे वैष्णवभक्त थे। इसके बाद स्कंदगुप्त (455-467 ई०) का कार्यकाल आया। इनकी भी राजधानी अयोध्या थी। वे भी विष्णुभक्त थे। उन्होंने अपनी ध्वजा पर गरुड चिह्न करा रखा था। उनके भीतरी स्तंभ (वाराणसी से 40 किमी० दूर यह स्थान है) के लेख के अनुसार उन्होंने वहाँ पर भगवान विष्णु की मुर्ति स्थापित कराई थी। दूसरा लेख जो 'गढवा' से प्राप्त हुआ है, उससे भी ऐसा ही आभास मिलता है। गढ़वा से प्राप्त स्कंदगुप्त के ही शासनकाल में गुप्त संवत् 148 (467-68 ई०) में उत्कीर्ण एक अभिलेख में भगविच्चत्र कृटस्वामि-पादीय-कोष्ठ का उल्लेख मिलता है। इसमें भगवान श्रीराम के मंदिर का स्पष्ट उल्लेख मिलता है।

जन्मभूमि का यह सुप्रसिद्ध मंदिर सन् 1033 ई० तक अपने पूर्ण वैभव में प्रतिष्ठित था। अयोध्या सांस्कृतिक और आध्यात्मिक केंद्र है। भारतीय जनमानस में अयोध्या आस्था का प्रतीक है। यह प्रतीक हमें जीवन में सहृदयता. उदारता, एवं सिहष्णता की ओर अग्रसर होने के लिए प्रेरित करता है।

प्रस्तुत वेला जिससे विश्व मानवता गुजर रही है, परिवर्तन की है। युग-परिवर्तन पूर्व में भी होता रहा है, जिसे सामूहिक विकसित चेतना नाम दिया जा सकता है। यही चेतना बिगड़ी स्थिति को देखते हुए सुनियोजित विधि-व्यवस्था बनाने, प्राणवान प्रतिभाओं को इकट्ठा कर युगधर्म को निबाहने का सरंजाम पूरा करती है। अवतार इसी प्रवाह का नाम है। इन दिनों उसी महाकाल की प्रबल प्रेरणाएँ युग-परिवर्तन के निमित्त नई परिस्थितियाँ विनिर्मित करती देखी जा सकती हैं। आवश्यकता इस बात की है कि समय को पहचानकर, अपने प्रयास भी इसी निमित्त झोंक दिए जाएँ। श्रेय को पाने व अवतार-प्रक्रिया का सहयोगी बनने का ठीक यही समय है।

\*\*\*\*





\*\*\*

जीवनदायी जल की एक-एक बूँद अमूल्य है और इसे सहेजने की जरूरत है। जल को सहेजने के कई उदाहरण आज हमारे समाज में हैं, उन्हीं में से एक अनुपम उदाहरण शांतिकुंज का भी है; क्योंकि वर्तमान में गायत्री तीर्थ शांतिकुंज अपनी कई आध्यात्मिक व धार्मिक गतिविधियों के साथ-साथ लोगों के समक्ष जल-संरक्षण के क्षेत्र में भी एक मिसाल बन गया है। यहाँ पर रोजाना इस्तेमाल होने वाले जल के पुनर्चक्रण के पुख्ता इंतजाम किए गए हैं।

वर्तमान में शांतिकुंज में लगभग पाँच हजार स्थायी व लगभग छह हजार अस्थायी लोग निवास करते हैं। इस तरह दर्शनार्थियों को मिलाकर लगभग चौदह हजार लोग यहाँ निवास करते हैं। धार्मिक प्रयोजनों के लिए यहाँ आकर रहने वाले लोगों की संख्या समय के हिसाब से घटती-बढ़ती रहती है, लेकिन इतने सारे लोगों के लिए नियमित रूप से स्वच्छ पेयजल व अन्य कार्यों के लिए पर्याप्त जल की व्यवस्था करने का दायित्व शांतिकुंज का है, जिसे शांतिकुंज ने बखूबी निभाया है।

शांतिकुंज में अंत:वासियों और बाहर से आकर अस्थायी निवास करने वालों के लिए दो बड़े भोजनालय हैं। इनमें रोजाना हजारों लोगों का भोजन तैयार होता है। भोजन पकाने के दौरान इस्तेमाल हुए पानी को एकत्र कर उसे सिल्ट, रेत आदि से बनाए गए संयंत्र से छानकर बागवानी, सफाई और धुलाई के लिए इस्तेमाल किया जाता है।

शांतिकुंज में वर्षाजल के इस्तेमाल और उससे भूगर्भ के रिचार्ज की तो व्यवस्था है ही, साथ ही यहाँ जल को आधुनिक व पुरातन पद्धतियों से भी पीने योग्य बनाया जाता है। वर्तमान में शांतिकुंज के प्रमुख डॉ॰ प्रणव पण्ड्या के नेतृत्व में जल-संरक्षण के लिए जनजागरण-अभियान भी चलाया जा रहा है। यहाँ जलकल विभाग के विशेषज्ञों के अनुसार—वर्षा का शुद्ध जल स्वास्थ्य के लिए औषधि का काम करता है; क्योंकि इसमें प्रकृतिप्रदत्त सभी तत्त्व मौजूद होते हैं, इसलिए इस पानी का इस्तेमाल पीने, खाना बनाने, स्नान, कपडे धोने आदि कार्यों में होता है।

अखिल विश्व गायत्री परिवार के प्रमुख डॉ॰ प्रणव पण्ड्या के अनुसार—हरिद्वार के पानी में आयरन व सिल्ट की मात्रा अधिक है, जिससे इस पानी का इस्तेमाल करने पर कई प्रकार की बीमारियाँ होने का खतरा है। इससे निजात पाने के लिए ही शांतिकुंज ने प्राकृतिक जलशोधक संयंत्र का निर्माण कराया है, जो कई तरीके से फायदेमंद है।

गायत्री तीर्थ शांतिकुंज ने फरवरी, 2017 में जलशोधन के क्षेत्र में उत्तराखंड में पहला प्राकृतिक जलशोधक संयंत्र स्थापित किया। इसकी क्षमता प्रतिघंटे 50 हजार लीटर जल को स्वच्छ करने की है। यहाँ पानी में घुलनशील आयरन व सिल्ट को एरिएटर के माध्यम से हवा व धूप के संपर्क में लाकर इसमें घुले हुए आयरन तत्त्व को कम किया जाता है। फिर फिटकरी और ब्लीचिंग तत्त्व मिलाकर इसमें घुले सिल्ट को 'फ्लोकुलेटर' से 'फ्लोक्स' बनाकर 'क्लियरिफायर' के माध्यम से साफ किया जाता है।

इसके बाद जल में मौजूद आयरन व सिल्ट को कम करने के लिए उसे प्राकृतिक पद्धित से विशेष रूप से तैयार 'फिल्टर' से छाना जाता है। इस प्रक्रिया में पानी को बालू, रेत, बजरी, ग्रेवल, पेवल, बोल्डर की कुल दस परतों के 'रैपिट ग्रेविटी फिल्टर' के माध्यम से छानकर उसे सप्लाई टैंक में एकत्र किया जाता है। इस प्रक्रिया में पानी की एक-एक बूँद का इस्तेमाल होता है। इसके अतिरिक्त विगत दिनों परमाणु ऊर्जा आयोग द्वारा एक प्राकृतिक व अत्याधुनिक जलशोधक यंत्र भी देव संस्कृति विश्वविद्यालय को उपहार में दिया गया है।

इस तरह जल-संरक्षण व जल के शुद्धीकरण की दिशा में शांतिकुंज ने देश व समाज के समक्ष एक अद्भुत मिसाल प्रस्तुत की है, जिसे कोई भी देख सकता है और इससे संबंधित जानकारियों को उपलब्ध कर सकता है।

# आधुनिक भारत के नवनिर्माण में हैं रहार वल्लभभाई पटेल का योगदान



भारतीय स्वतंत्रता आंदोलन के सुत्रधारों में सरदार वल्लभभाई पटेल का नाम प्रमुखता से लिया जाता है। भारतीय स्वतंत्रता संग्राम में सरदार पटेल का आगमन लगभग उसी वक्त हुआ, जब महात्मा गांधी दक्षिण अफ्रीका से भारत लौटकर इसे व्यापक जनाधार देने में जुटे थे।

इस कथन में कोई अतिशयोक्ति नहीं है कि स्वतंत्रता आंदोलन को व्यापक जनाधार देने में जितनी भिमका सरदार पटेल ने निभाई, उतनी अन्य किसी भी नायक ने नहीं निभाई और जब ब्रिटिश अंतत: भारत छोड़ने के लिए बाध्य हुए तो उसके पश्चात तत्कालीन भारत को आज का संगठित स्वरूप देने में उनका योगदान सर्वाधिक रहा।

देशी रियासतों को भारत के एक छत्र के नीचे लाने में सरदार पटेल जो कि उस समय उपप्रधानमंत्री एवं गृहमंत्री थे, उन्होंने एक शक्तिशाली संयोजक की भूमिका निभाई थी। यही कारण था कि उन्हें लार्ड वेवेल ने 'भारत का बिस्मार्क' घोषित किया।

जे० आर० डी० टाटा ने अपने संस्मरण में यहाँ तक कहा कि 'जब वे महात्मा गांधी से मिले तो वे उनसे साहस एवं प्रेरणा प्राप्त करते थे, किंतु एक संशय सदैव बना रहता था। जब वे नेहरू से मिले तो उन्हें एक भावुक क्रांतिकारी, किंत परेशान एवं विकल व्यक्ति मिला, लेकिन जब वे सरदार पटेल से मिले तो उन्हें भारत के भविष्य के संदर्भ में एक ऊर्जावान एवं आत्मविश्वास से परिपूर्ण व्यक्ति मिला। मैं कई बार यह सोचता हूँ कि नेहरू की अपेक्षा सरदार पटेल भारत का नेतृत्व सँभालते तो भारत को निश्चय ही एक पृथक दिशा मिलती एवं इसकी आर्थिक स्थिति आज से बेहतर होती।'

भारत के स्वतंत्रता संग्राम को विशाल जनाधार देने में सरदार पटेल द्वारा उद्घोषित एवं कार्यान्वित खेडा आंदोलन (1918) एवं बारडोली आंदोलन (1928) की अत्यंत महत्त्वपूर्ण भूमिका रही। इतिहासकार पट्टाभि सीतारमैया के अनुसार 'खेड़ा आंदोलन भारत के स्वतंत्रता इतिहास में इसलिए महत्त्वपूर्ण है कि इसके द्वारा दो महान नायक गांधी एवं

पटेल करीब आए। वे दोनों धीरे-धीरे एकदूसरे के पूरक बन गए। यदि गांधी ने आंदोलन को आत्मा प्रदान की तो पटेल ने इसे बाहबल प्रदान किया।

'यह सरदार पटेल की व्यापक लोकप्रियता ही थी कि वे लाखों लोगों को एक दल के तहत लामबंद करने में सफल रहे। वे भारतीय आंदोलन को इसके इतिहास, संस्कृति एवं चिंतन में आरूढ करना चाहते थे। जिस समय देश में समाजवादी एवं प्रगतिशील आंदोलन जन्म ले रहा था, उन्होंने उससे हटकर स्वतंत्रता संग्राम को स्वदेशी जामा पहनाया। उन्होंने न केवल कांग्रेस को प्रगतिशील खेमे में जाने से बचाया, बल्कि इसके विकट परिणामों से भी जनता को आगाह कराया।'

सरदार पटेल के अनुसार—''देश के श्रमिक जनता का एक अंश हैं, न कि एक भिन्न वर्ग। उनकी संस्कृति एवं प्रथाएँ देश के लोगों की साझी विरासत हैं। उनकी समस्याएँ अधिकार एवं परिणामस्वरूप भारत की परिस्थितियों के अनुसार ही सलझाई जा सकती हैं। कोई भी विदेशी विचारधारा और कार्यप्रणाली, जो वहाँ की परिस्थित के अनुरूप है, भारत के परिवेश में आशाजनक परिणाम व्युत्पन्न नहीं कर सकती। समय की आवश्यकता एक स्वदेशी आंदोलन की है, जो कि यहाँ की परिस्थितियों, इतिहास, संस्कृति एवं प्रथाओं के अनुरूप हो। इसी तरह का आंदोलन देश में आगे बढ रहा है और इसमें आशानुरूप परिणाम भी प्राप्त हुए हैं। एक ऐसा आंदोलन आज अपरिहार्य हो गया है, जो कि श्रमिक-हितों के साथ सभी पीड़ित वर्गों को सामाजिक न्याय प्रदान करे। शांति एवं सुरक्षा प्रदान करना इसका प्रमुख उद्देश्य होगा, जो कि एक लोकतांत्रिक व्यवस्था में ही संभव होगा, जिसमें सभी को उचित स्वतंत्रता एवं अधिकार प्राप्त होंगे।''

सरदार पटेल ने महात्मा गांधी के साथ मिलकर देश में एक नवचेतना का संचार किया। उन्होंने शिक्षा एवं सरकारी कार्यों में हिंदी भाषा के प्रयोग पर बल दिया। उनके अनुसार— स्वतंत्रता आंदोलन में शिक्षा की सर्वाधिक महत्त्वपूर्ण भूमिका है।

ॐ ''॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰। हिं गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰ •॰॰॰॰॰। वर्ष ज्ञानिकार के किंदि के अपने क्षित्र के अपने क्षित्र के अपने क्षित्र के अपने क्षित्र क्षित्र क्षित्र

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

यहीं कारण था कि उन्होंने स्त्री एवं पुरुष सभी की वार् से संबंधित थे—के मध्य चले इस युद्ध में उन्होंने सिक्षा पर अप्लिधिक बल दिया। गढ़ सरदार पटेल के सहयोग से ही संभव हुआ कि असहयोग आंदोलन के लिए 615 लाख रुपये एकत्र हुए तथा लगभग 3 लाख नए सदस्यों ने असहयोग आंदोलन में अपनी सहभागिता प्रदान की।

जब सदार पटेल ने भारते के उप प्रधानमंत्री एवं प्रथम गृहमंत्री का कार्यभार संभाल तो लगभग 555 देशी रियासतों को एकीकृत करने का विशाल कार्य उनके सम्मुख था। इसे उन्हें लगभग 40 दिनों में पूर्ण करना था। सरदार पटेल ने भारते के जब्द हुआ, जैसे कि जूनागढ़, पूर्ण किया। इसमें कुफ अपत्राद भी थे, जहाँ थोड़ी—बहुत शिर सावराद पटेल के साथ सिक्ता में शिल का प्रधान में विराय की जीतकर भारत में प्रहान की विशाल कार्य रावश में प्रथम गृह मंत्री की कार्य प्रधान में अलित कर मीर प्रथम गृह मंत्री की कार्य प्रधान में अलित कर मीर प्रथम में अलित कर कार्य प्रधान में अलित कर साथ सावरा प्रथम में अलित कर कार्य प्रधान में अलित कर कार्य परेल के क्रमार में विराय के सावराद परेल के साथ सिकता में हिलय को सिकता में वे स्वतंत्र रहने को निर्णय भी कर कुशाल ने तृत्त पर्थ के दिराबाद ने भारत के कुशाल ने तृत्त पर्थ ने भारत को प्रथम में कि लिय की घोषणा करा, वर्ष के क्रमार में विलय को सिकता में विलय को सिकता में विलय का सिकता में विलय के माथ स्वान साथ सिकता में विलय का सिकता में विलय के माथ सिकता में विलय का सिकता में विलय के माथ में विलान के सुकता के सुकता के प्रधान के प्रधान के प्रधान के साथ सिकता में विलय का सिकता में विलय के माथ स्वान सिकता में विलय का सिकता चंना में विलय के माथ स्वान सिकता में विलय के माथ माथ सिकता में विलय के माथ में विलय के माथ सिकता में विलय के माथ माथ में विलय के माथ सिकता में विलय के माथ सिकता में विलय के माथ सिकता में विलय के माथ माथ में विलय के माथ माथ माथ माथ में विलय के माथ सिकता में विलय के माथ माथ माथ माथ में विलय के माथ माथ माथ में विलय के माथ माथ माथ माथ में विलय के माथ माथ माथ में वि

में अहमदाबाद में 222 दिनों के लंबे सफाई-अभियान दारा किया, जब वे वहाँ के मेयर थे। वे अल्पसंख्यक उप-समिति के अध्यक्ष भी थे तथा उन्होंने अल्पसंख्यकों की सरक्षा (विशेषकर पंजाब एवं बंगाल में) के लिए अनेकों कदम उठाए थे। वे सांप्रदायिक चनावों के विरुद्ध थे, किंतु अल्पसंख्यकों एवं हरिजनों को उचित प्रतिनिधित्व देने के पक्षधर भी थे। उन्होंने उन हरिजनों के लिए भी

आरक्षण की माँग की, जिन्हें सिख धर्म में समानता प्राप्त नहीं हुई। अंतत: हम कह सकते हैं कि सरदार पटेल वास्तव में भारतीय स्वतंत्रता के मुख्य नायक थे, उनके बिना गांधी और नेहरू का नेतृत्व अपूर्ण था। उन्होंने न केवल देश को एकीकृत किया, बल्कि धर्मनिरपेक्षता, सामाजिक न्याय, महिला सशक्तीकरण एवं गरीबी-उन्मुलन में अपनी महत्त्वपर्ण भिमका निभाई।

आखेट की खोज में भटकता शवर नील पर्वत की गुफा में जा पहुँचा। वहाँ पर भगवान नीलमाधव की मूर्ति के दर्शन करते ही शवर के हृदय में भक्ति-भावना का स्रोत उमड़ पड़ा। वह हिंसा छोड़कर उपासना में संलग्न हो गया।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

उन्हीं दिनों मालवराज इंद्र प्रद्युम्न किसी तीर्थ में मंदिर बनवाना चाहते थे। उन्होंने स्थान की खोज हेतु अपने मंत्री विद्यापित को भेजा। विद्यापित ने वापस जाकर राजा को नील पर्वत पर शवर द्वारा पूजित भगवान नीलमाधव की मूर्ति की सूचना दी।

विद्यापित राजा इंद्र प्रद्युम्न को उक्त गुफा के पास लेकर आए, किंतु उनके वहाँ पहुँचने पर मूर्ति अदृश्य हो गई। यह देखकर राजा को क्रोध आया। उन्हें क्रोधित होते हुए देखकर विद्यापति बोले—''राजन्! आप यहाँ क्या भावना करते हुए आए हैं ?''

थोड़ा शांत होने पर राजा ने उत्तर दिया—''मेरे मन में यह भाव था कि इस शवर को यहाँ से हटाकर एक भव्य मंदिर की स्थापना करूँ।''विद्यापति बोले— ''राजन्! भगवान भव्यता के नहीं, भक्ति के भूखे हैं, तभी वे अयाचित शवर को तो दर्शन देते हैं, पर आपके समक्ष अंतर्धान हो गए हैं। समदर्शी भगवान हृदय की भावना मात्र ही देखते हैं।''

राजा ने अपनी भूल सुधारी, भगवान से क्षमा-याचना की और शवर को पूर्ण सम्मान देते हुए उस स्थान पर जगन्नाथ जी के मंदिर की स्थापना कराई, जो आज प्रभु की साक्षात् उपस्थिति के रूप में प्रसिद्ध है।

## ईश्वर की शरणागति से मिलता है शाश्वत सुख



जाने-अनजाने व्यक्ति से कई बार ऐसी गलितयाँ हो जाती हैं, जिनसे वह बहुत दु:खी होता है। कई बार हम जान-बूझकर कोई गलती कर बैठते हैं। हम हिंसा, अनीति, अनाचार, व्यभिचार, भ्रष्यचार आदि कृत्यों में शामिल होते हैं, पर कई बार हम बुरे कर्म करना नहीं चाहते, पर फिर भी हम स्वयं को बुरे कर्म करने से रोक नहीं पाते। हम स्वयं को रोकना तो चाहते हैं, पर रोक नहीं पाते। हमारा स्वयं पर नियंत्रण ही नहीं होता। परिणामत: हम मन के बहकावे में आकर न चाहते हुए भी बुरे कर्मों में लिप्त हो जाते हैं।

\*\*\*\*\*

दरअसल हमारा अचेतन मन जब हमारे पूर्वजन्म या इस जन्म में किए गए बुरे कर्म संस्कारों से भरा हुआ होता है तो उसका प्रवाह इतना प्रबल होता है कि उसके प्रवाह के प्रभाव में आकर हम स्वयं को बुरे कर्म करने से नहीं रोक पाते और जब हमारा अचेतन शुभ कर्मों के संस्कारों से भरा हुआ होता है तो उन संस्कारों के प्रबल प्रवाह में बहते हुए हम स्वभावत: ही शुभ कर्म, पुण्य कर्म आदि करने के लिए प्रेरित होते हैं।

चूँकि हमारी आत्मा सत्-चित्-आनंदस्वरूप परमात्मा का ही स्वरूप है; इसलिए हमारी आत्मा को सत् चित्त्, पिवत्र-पुनीत चित्त, प्रिय लगता है, आनंददायी लगता है। जब हम सच्चाई के मार्ग पर चलते हैं, ईश्वर के मार्ग पर चलते हैं तब हमें आत्मक आनंद की अनुभूति होती है। सेवा, परोपकार, दान, क्षमा आदि अच्छे कर्म करने पर हमें आत्मसंतोष होता है, पर दुराचार, व्यभिचार, पापाचार, भ्रष्टाचार आदि करने पर हमें आत्मग्लानि होती है। क्यों? क्योंकि जीवात्मा परमात्मा का अंश होने के कारण आनंद प्रिय है, सत्य प्रिय है।

परमात्मा करुणा के सागर हैं, प्रेम के सागर हैं, ज्ञान के सागर हैं। अत: हृदय में करुणा, प्रेम और ज्ञान की लहरें उठते ही, बहते ही जीवात्मा को परम आनंद की अनुभूति होती है। मन पवित्र हो जाने पर हमारी आत्मा आनंद से भर उठती है। हमारा मन शांत, प्रशांत हो उठता है। इस संसार में कोई भी दु:ख पाना नहीं चाहता। न तो अच्छे कर्म करने वाले, न तो बुरे कर्म करने वाले। अच्छे-बुरे सभी लोग सुख ही पाना चाहते हैं; क्योंकि सुख ही, आनंद ही आत्मा का मूल स्वभाव है। सुख पाने के लिए ही कोई दान, पुण्य, परोपकार आदि अच्छे कर्म करता है और चोरी, हत्या, लूट, व्यभिचार, दुराचार, भ्रष्टाचार आदि कृत्य भी व्यक्ति दु:ख पाने के लिए नहीं, बिल्क सुख पाने की आशा में ही करता है; क्योंकि सुख, आनंद ही जीवात्मा का मूल स्वभाव है। कोई चोरी, भ्रष्टाचार कर खूब धन अर्जित करना चाहता है; विषयभोगों का भरपूर भोग करना चाहता है। क्यों? क्योंकि उस धन से, उस भोग से उसे सुख पाने की आशा होती है, जो कभी पूरी नहीं हो पाती।

शरीरगत, विषयगत, पदार्थगत सुख, बुरे कर्म से अर्जित सुख भला सत्-चित्-आनंदस्वरूप आत्मा को कैसे तृप्त कर सकता है? धन-दौलत से उसे सुख की अनुभूति नहीं होती; क्योंकि बुरे कर्म करते रहने से उसके अंदर भय भरा होता है। उसका मन किसी अनहोनी की आशंका से हमेशा आशंकित रहता है, आतंकित रहता है। अत्मग्लानि से उसकी आत्मा हाहाकार कर उठती है। उसका सुख-चैन समाप्त हो जाता है।

बुरे कमों को, अशुभ कमों को, पाप कमों को आत्मा कभी भी स्वीकार नहीं कर पाती। क्यों? क्योंकि वैसे कमी उसकी प्रकृति के अनुकूल नहीं होते, उसके स्वभाव के अनुकूल नहीं होते। जैसे शरीर विजातीय तत्त्वों को शरीर से निष्काषित करने को बेचैन रहता है, उन्हें बरदाशत नहीं कर पाता तथा उन्हें बाहर निकालने को विद्रोह करता रहता है— वैसे ही हमारी आत्मा भी बुरे कमों को बरदाशत नहीं कर पाती और उन कमों से मुक्त होने को विद्रोह करती है।

हम सुख की तलाश में जीवन भर विषयभोगों में ही रचे-बसे रहते हैं, पर विषयभोगों व पदार्थगत साधनों से प्राप्त सुख से भी हम सुखी नहीं हो पाते। हमारा मन तब भी उद्विग्न व अशांत ही बना रहता है। दुर्लभ मानव जीवन यों ही बीत जाने, समाप्त होते जाने के दु:ख से हम और भी दु:खी व अशांत हो जाते हैं। हम ग्लानि से भर उठते हैं। भय से भर उठते हैं। फिर ग्लानि व पीड़ा से हाहाकार करती हुई अपनी आत्मा के कारण ही तो शाश्वत सुख व शांति पाने के लिए अंतत: बरे-से-बरे व्यक्ति को भी अपनी आत्मा का अनसरण करना ही पड़ता है, अनुगमन करना पड़ता है।

अर्थात जो एक बार भी मेरी शरण में आकर 'मैं तुम्हारा हूँ 'ऐसा कहकर रक्षा की याचना करता है, उसे मैं संपूर्ण प्राणियों से अभय कर देता हूँ। यह मेरा व्रत है।

हृदयकमल में ध्यान करो। एक दिन प्रभ की कपा तम पर अवश्य होगी।''

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

नारद जी के कहने पर बालक ध्रव ने ऐसा ही किया। वे अपने घर का त्याग कर भगवान श्रीहरि का ध्यान करने लगे और अंतत: उनकी सच्ची भक्ति को देखकर प्रभ प्रकट हुए और उन्हें हृदय से लगा लिया। बालक प्रह्लाद ने भी तो अपनी भक्ति से ही प्रभु को प्रसन्न किया था।

हमें सारे संसार ने भले ही ठकरा दिया हो। भले ही अब संसार में अपना कोई सहारा न बचा हो, पर प्रभू तो अनाथों के नाथ हैं। उनका सहारा तो हमारे लिए बचा ही है। अस्त हम हताश-निराश क्यों हों ? द:ख के आवेग में आकर हम कोई गलत कदम क्यों उठाएँ ? हम मरने. आत्महत्या करने की बातें सोचकर इस दुर्लभ मानव जीवन को नष्ट करने का पाप क्यों करें ? क्योंकि दुनिया का साथ भले ही न हो. प्रभ तो हमारे साथ हैं। हमें प्रभ का सहारा तो मिल ही सकता है।

हम जैसे भी हों करुणानिधान प्रभ हमें अवश्य अपनाएँगे-ऐसी सच्ची भावना के साथ यदि हम प्रभु के चरणों में समर्पण कर दें तो प्रभु हमें अवश्य अपनाएँगे। जब रावण ने विभीषण को भरी सभा में लात मारकर, कडवी बातें कहकर अपमानित किया तो विभीषण जी के लिए भी प्रभु की शरण में जाने के अलावा दूसरा कोई उपाय बचा नहीं। उन्होंने मन-ही-मन संकल्प कर लिया कि अब मुझे प्रभु श्रीराम जी की ही शरण में जाना है। वे लंका का सुख-वैभव, दुष्टों का संग त्यागकर समुद्र के किनारे बैठे प्रभ श्रीराम से मिलने चल पडे।

वे रास्ते में चलते हुए मन-ही-मन प्रभू की सुंदर छवि की कल्पना करते जा रहे थे। वे कल्पना कर रहे थे कि मैं जाकर भगवान के कोमल और लाल वर्ण के सुंदर चरण कमलों के दर्शन करूँगा, जो सेवकों को सुख देने वाले हैं, जिन चरणों का स्पर्श पाकर ऋषिपत्नी अहल्या तर गईं और जो दंडक वन को पवित्र करने वाले हैं। जिन चरणों को जानकी जी ने हृदय में धारण कर रखा है और जो चरणकमल साक्षात् शिव जी के हृदयरूपी सरोवर में विराजते हैं--मेरा अहोभाग्य है कि उन्हीं को आज मैं देखँगा।

जैसे ही वे प्रभु श्रीराम के निकट पहुँचे, वैसे ही भगवान के स्वरूप को देखकर उनके नेत्रों में जल भर आया और उनका शरीर अत्यंत पुलकित हो गया। फिर मन में धीरज धर कर उन्होंने भगवान से कहा--''हे नाथ! मैं रावण का भाई हूँ। मेरा जन्म राक्षसकुल में हुआ है। मेरा

तामसी शरीर है, स्वभाव से ही मुझे पाप प्रिय है, जैसे उल्लु 🟅 को अंधकार पर सहज स्नेह होता है। मैं आपका सयश सनकर आया हूँ कि प्रभ जन्म-मरण के भय का नाश करने वाले हैं, वे दु:खियों के दु:ख दुर करने वाले और शरणागत को सुख देने वाले हैं। श्री रघुवीर! मेरी रक्षा कीजिए। रक्षा कीजिए।''

मानसकार के अनुसार, प्रभ ने उन्हें (विभीषण को) ऐसा कहकर दंडवत करते हुए देखा तो वे अत्यंत हर्षित होकर तुरंत उठे। विभीषण जी के दीन वचन प्रभू के मन को बहुत ही भाए। उन्होंने अपनी विशाल भूजाओं से पकडकर उन्हें हृदय से लगा लिया।

विभीषण जी बोले---''हे प्रभ! अब आपके चरणों का दर्शन कर कुशल से हूँ। तब तक जीव की कुशल नहीं और न स्वप्न में ही उसके मन को शांति है. जब तक वह शोक के घर काम (विषय-कामना) को छोडकर श्रीराम जी को नहीं भजता। लोभ, मोह, मत्सर (डाह), मद और मान आदि अनेक दृष्ट तभी तक हृदय में बसते हैं, जब तक कि धनुष-बाण और कमर में तरकस धारण किए हुए श्रीरघुनाथ जी हृदय में नहीं बसते। ममता पूर्ण अँधेरी रात है, जो राग-द्वेषरूपी उल्लुओं को सख देने वाली है। वह ममतारूपी रात्रि तभी तक जीव के मन में बसती है: जब तक आपका प्रतापरूपी सर्य उदय नहीं होता।''

विभीषण जी ने आगे कहा-"हे प्रभ! आपके चरणारविंद के दर्शन कर अब मैं कुशल से हूँ। मेरे सारे भय मिट गए। हे कपाल! आप जिस पर अनुकल होते हैं, उसे तीनों प्रकार के भवशूल (आध्यात्मिक, आधिदैविक और आधिभौतिक ताप) नहीं व्यापते। मैं तो अत्यंत नीच स्वभाव का राक्षस हूँ। मैंने कभी शुभ आचरण नहीं किया, पर फिर भी प्रभु ने स्वयं हर्षित होकर मुझे अपने हृदय से लगा लिया। हे कृपा और सुख के पुंज श्रीराम जी! मेरा अत्यंत सौभाग्य है कि आज मैंने ब्रह्मा और शिव जी द्वारा सेवित युगल चरणकमलों को अपने नेत्रों से देखा।''

तब विभीषण के भक्तिपूर्ण वचनों को सुनकर प्रभु श्रीराम जी बोले—''हे सखा! सूनो मैं तुम्हें अपना स्वभाव कहता हूँ, जिसे काकभशंडि, शिव जी और पार्वती जी भी जानते हैं। कोई मनुष्य संपूर्ण जड-चेतन जगत का भी द्रोही क्यों न हो, यदि वह भी भयभीत होकर मेरी शरण में आ जाए और मद-मोह, छल-कपट आदि त्याग दे तो मैं उसे बहुत शीघ्र साधु के समान कर देता हूँ। वह माता-पिता, भाई, पुत्र, स्त्री, शरीर, धन, घर, मित्र और परिवार इन

ॐ ४४४४४४४४४४४४४ ►'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◄** ४४४४४४४४४४<u>४</u>

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

सबके प्रति ममता का. आसक्ति का त्याग कर और उन सभी मांमारिक संबंधों की एक डोरी बनाकर यदि उस डोरी से अपने मन को मेरे चरणों में बाँध लेता है. और यदि उसके मन में हर्ष, शोक, भय नहीं है तो ऐसा सज्जन मेरे हृदय में वैसे ही बसता है, जैसे लोभी के हृदय में धन बसता है। तुम सरीखे संत ही मुझे प्रिय हैं। मैं किसी और के निहोरे से (कृतज्ञतावश) देह धारण नहीं करता।''

इस प्रकार प्रभू की शरणागति पाकर विभीषण जी निर्भय हो गए। उनके शोक मिट गए। न सिर्फ उन्हें आत्मोपलब्धि हुई, वरन वे प्रभुकुपा से सोने की लंका के अधिपति भी बन गए। वे लंकेश बन गए। प्रभु की शरण में तो लाभ-ही-लाभ है, हानि की तो कोई गुंजाइश ही नहीं है। युगऋषि श्रीराम शर्मा आचार्य जी ने ठीक ही कहा है— ''ईश्वर के साथ साझेदारी घाटे का नहीं नफे का सौदा है।'' ईश्वर की शरणागित हमारे लिए कितनी कल्याणकारी है, मंगलकारी है, इसकी पृष्टि महर्षि पतंजलि योगसूत्र 2-45 में करते हुए कहते हैं-

### समाधिसिद्धिरीश्वरप्रणिधानात्।

ईश्वर प्रणिधान से समाधि की सिद्धि होती है। महर्षि पतंजिल के कहने का आशय यह है कि ईश्वर की शरणागति से योग साधन में आने वाले विघ्नों का नाश होकर शीघ्र ही समाधि निष्पन्न हो जाती है; क्योंकि ईश्वर पर निर्भर रहने वाला साधक तो केवल तत्परता से साधन करता रहता है, उसे साधन के परिणाम की चिंता नहीं रहती। उसके साधन में आने वाले विघ्नों को दूर करने का और साधन की सिद्धि का भार ईश्वर के जिम्मे पड़ जाता है, अतः साधन का अनायास और शीघ्र पूर्ण होना स्वाभाविक ही है।

संत, ऋषि, मुनि, योगी आदि ईश्वरीय आलोक से आलोकित होते हैं। इसलिए ईश्वर के अतिरिक्त ऐसे बुद्धपुरुषों

की शरणागित भी हमारे लिए ईश्वर की शरणागित की तरह ही कल्याणकारी है. मंगलकारी है: क्योंकि वे भी तो ईश्वर रूप ही हैं, ब्रह्म रूप ही हैं। तभी तो ऐसे बुद्धपुरुषों की शरण में जाकर हम निर्भय हो जाते हैं। हम आह्लादित हो जाते हैं, आनंदित हो जाते हैं, परमानंदित हो जाते हैं, ब्रह्मानंदित हो जाते हैं। कुछ ऐसा ही आश्वासन प्रज्ञागीत की प्रस्तुत पंक्तियों में हमें युगऋषि परमपुज्य गुरुदेव ने दिया है-

> तुम न घबराओ न आँसू ही बहाओ तुम। और कोई हो न हो, पर मैं तुम्हारा हूँ॥ मैं खुशी के गीत गा-गाकर स्नाऊँगा। सुनाऊँगा॥ गीत गा-गाकर मानता हुँ ठोकरें तुमने सदा जिंदगी के दाँव में हारें सदा पाईं। बिजलियाँ दु:ख की निराशा की सदा टूटीं, मन गगन पर वेदना की बदलियाँ छाई। पोंछ दुँगा मैं तुम्हारे अश्रु गीतों से, तुम सरीखे बेसहारों का सहारा हूँ। तुम्हारे घाव धो मरहम लगाऊँगा, मैं विजय के गीत गा-गाकर स्नाऊँगा॥ खा गई इनसानियत को भूख यह भूखी, स्नेह ममता को गई पी प्यास यह सूखी। जानवर भी पेट का साधन ज्टाते हैं, जिंदगी का हक नहीं हैं रोटियाँ रूखीं। और कुछ माँगो, हँसी माँगो, खुशी माँगो, खो गए हो दे रहा तुमको इशारा हूँ। आज जीने की कला तुमको सिखाऊँगा, जिंदगी के गीत गा-गाकर सुनाऊँगा॥ अस्तु हमारे लिए ईश्वर शरणागित से श्रेष्ठ दूसरा

कोई साधन नहीं। इसमें सुख है, आनंद-ही-आनंद है पाना-ही-पाना है, खोना कुछ भी नहीं है।

उत वा यः सहस्य प्रविद्वान्मर्तो मर्तं मर्चयति द्वयेन। अतः पाहि स्तवमान स्तुवन्तमग्ने माकिर्नो दुरिताय धायीः॥

—ऋग्वेद १/१४७/५

अर्थात शक्ति के पुत्र हे अग्निदेव! जो मनुष्य छल-कपटपूर्वक हमें कष्ट पहुँचाना चाहते हैं, उनसे हम उपासकों को बचाइए। हे स्तुत्य अग्निदेव! हमें दुष्कर्मरूपी पापों की दुःखाग्नि से जलने से बचाइए।

# गाँवों का समावेशी विकास हो सुनिश्चत

भारत गाँवप्रधान देश है, यहाँ 72 फीसदी आबादी गाँवों में रहती है, जिनमें अधिकांश कृषि पर निर्भर हैं। अतः जब राष्ट्र के विकास की बात आती है, तो गाँव एवं कृषि का विकास अहम हो जाता है। सदियों से गाँव भारतीय जीवन की धुरी रहे हैं। वस्तुतः भारत की आत्मा गाँवों में बसती है। देश का अस्तित्व सात लाख गाँवों के कारण है, जिनके आधार पर शहरी जीवन पोषण पाता है और संस्कृति की सनातन अंतर्धारा काल के तमाम थपेड़े खाते हुए भी सतत प्रवाहमान रहती है।

भारत में ग्राम सदैव स्वयं में आत्मिनर्भर इकाई रहे हैं, जिनका मुख्य आधार थे—कृषि, पशुपालन एवं परंपरागत उद्योग और इसकी अपनी एक अंतर्निहित सामाजिक व्यवस्था। गाँव स्थानीय संसाधनों का सदुपयोग एवं नियोजन करते हुए आत्मिनर्भर एवं स्वावलंबी थे। अँगरेजों ने इस स्वावलंबी तंत्र में सेंध लगाकर इसे अपने नियंत्रण में लेने का काम किया। तमाम तरह के कानून और नीतियों को बनाया तथा देशी प्रतिनिधियों को अपना नुमाइंदा बनाकर गाँवों पर अपना शिकंजा कसा और पारंपरिक समाज तंत्र को अपने शासन तंत्र पर निर्भर होने के लिए विवश किया।

स्वतंत्रता के बाद भारतीय शासन आया, लेकिन नीतियाँ पूर्व की भाँति यथावत् बनी रहीं, जो गाँव के विकास के बजाय शहरीकरण पर केंद्रित रहीं, जिसका दुष्परिणाम आज सामने है। आजादी के सात दशकों के बाद शहर व गाँव के बीच विषमता की खाई बहुत चौड़ी हो चुकी है। परिणामस्वरूप गाँव सिकुड़ रहे हैं और शहर आबादी के दबाव तले दबे हुए हैं।

आजादी के बाद गाँवों के पारंपरिक लघु उद्योगों को पोषण देने के बजाय बड़े उद्योगों को प्रोत्साहित किया गया। मशीनीकरण एवं रासायनिक खादों के बल पर हिरत क्रांति की लहर अवश्य उठी, लेकिन इसका लाभ भी एक वर्ग विशेष ने उठाया। परिणामस्वरूप संपन्न और अधिक संपन्न होते गए और गरीब और अधिक गरीब होते चले गए।

लोकजीवन में श्रम की गरिमा, स्वावलंबन एवं स्वाभिमान जैसी परंपरागत विशेषताएँ क्षीण होती गईं। आज मानसिकता ऐसी है कि कोई श्रम नहीं करना चाहता, पढ़ा लिखा युवक श्रम को हेय दृष्टि से देखता है, सरकारी बाबू की नौकरी में ही शान समझता है। गाँव के सरल, सादे एवं मेहनतकश जीवन के बजाय वह शहरों के पराश्रयी एवं घुटन भरे जीवन को अपनी नियति मान बैठता है।

विकास के नाम पर बड़े उद्योगों के चलन के बाद उदारीकरण का दौर आया, जिसमें बहुराष्ट्रीय कंपनियों को प्रवेश मिला। इनके चलते गाँवों के बचे-खुचे पारंपरिक कौशल आधारित उद्योग हाशिए पर चले गए और इनमें से आज अधिकांश अप्रासंगिक हो चुके हैं। इनके साथ गाँवों का परस्पर सहयोग पर आधारित स्वावलंबी तंत्र ध्वस्त हो गया। ऐसे में रोजगार की तलाश में गाँवों से शहरों की ओर पलायन बढ़ा है। कई प्रांतों की स्थिति ऐसी विकट है कि वहाँ गाँवों में बड़े-बुजुर्ग और महिलाएँ ही शेष बचे हैं, पढ़ी-लिखी पीढ़ी शहरों में बस गई है और वापस आने में संकोच व दुविधा की स्थिति में है। उजड़ते ग्रामीण जीवन की ऐसी स्थिति में देश के विकास को कैसे संतुलित एवं संतोषजनक कहा जा सकता है।

कृषि में अधिक उत्पादन के नाम पर रसायनों से लेकर कीटनाशक दवाइयों एवं जीन संवर्द्धित बीजों का उपयोग बहुतायत में होने के चलते जल, जमीन, वायु और आकाश सब प्रदूषण की चपेट में हैं। इनके साथ फल, सब्जी एवं खाद्य पदार्थ भी विषाक्त हो चले हैं, जिनके भयंकर दुष्परिणाम भुगतने के लिए एक बड़ी आबादी अभिशप्त है। प्रकृति के अंधाधुंध दोहन-शोषण के कारण इसका संतुलन डगमगा रहा है। भोगवाद की आँधी में व्यक्ति पहले से अधिक लोभी हो गया है। व्यक्ति प्रकृति एवं संस्कृति की जड़ों से दूर हो रहा है और बाहरी विकास के बावजूद अंदर से खिन्न, विपन्न एवं दिरंद्र अवस्था में है। ऐसे में विकास के नाम पर जो हासिल हुआ है, उसको देखते हुए लगता है कि हमने पाया कम, खोया अधिक है।

ः \*\*\*\*\*\*\*वर्षं वर्षं **४**\*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्षं **∢** \*\*\*\*\*\*

जुन, 2021 : अखण्ड ज्योति

सारी स्थिति को देखते हए स्पष्ट होता है कि आवश्यकता समावेशी विकास की है. जिससे गाँवों व शहरों का समग्र विकास सनिश्चित हो सके। विकास का लाभ एक वर्ग या व्यक्ति विशेष के बजाय सभी तक पहुँचे। अमीर एवं बड़े किसान के साथ छोटे-सीमांत किसान सभी इससे लाभान्वित हों।

आर्थिक विषमता की खाई पटे। भौतिक विकास प्रकृति की कीमत पर न हो। विकास प्रकृति-पर्यावरण को भी साथ लेकर चले। गाँव स्वावलंबी बनें. जिनमें उपलब्ध स्थानीय संसाधनों का श्रेष्ठतम उपयोग हो तथा सभी आत्मनिर्भर बनें।

समय आ गया है कि हम ग्रामीण जीवन के महत्त्व को समझें, पुन: गाँवों की ओर लौट चलें। प्रकृति की स्नेहमयी छाया में वापस टिकाऊ विकास का नया अध्याय लिखें। इसके दोहन-शोषण के बजाय, अपनी श्रद्धा के साथ इसको संवर्द्धित-पृष्ट करें। प्राकृतिक जीवन के सुरक्षा कवच को तहस-नहस करने के बजाय, इसको संरक्षित करें और इसके साथ सामंजस्य बिठाते हुए विकास की सखद बयार बहाएँ ।

विषाक्त कृषि एवं जीवनशैली को तिलांजिल दें। जैविक खेती, ऑर्गेनिक फार्मिंग, प्राकृतिक कृषि का महत्त्व समझें व इसे अपनाएँ। संयम, सादगी, त्याग, सेवा भरे जीवनमूल्यों को आत्मसात करें तथा कृषि के साथ ऋषि संस्कृति को अपनाकर समावेशी विकास में अपना योगदान दें।

यगऋषि परमपज्य गरुदेव ने गाँव, कृषि एवं विकास से जड़ी भवितव्यता को भाँपते हुए दुरदर्शी समाधान सुत्र एवं ऋषि चिंतन प्रस्तत किया था। उनके शब्दों में, आने वाले समय में शहरों का मोटापा हलका होगा और दुबले गाँव, कस्बे बनकर मजबृत दुष्टिगोचर होने लगेंगे। सरकारी बैंक अभी तो बड़े उद्योगों के लिए बड़ी सविधाएँ देते हैं. पर अगले दिनों यह भी संभव न होगा। आने वाले दिनों में कटीर उद्योग ही प्रमुख होंगे। ये गाँवों-कस्बों में चलेंगे और सहकारी समिति स्तर पर उनका ढाँचा खडा होगा। भविष्य गाँवों का है। आओ हम गाँवों की ओर वापस लौट चलें।

युगनिर्माण-अभियान के सप्तसूत्री आंदोलन के अंतर्गत समग्र विकास का खाका तय किया गया है। साधना, शिक्षा, स्वास्थ्य, स्वावलंबन, पर्यावरण, नारी जागरण और व्यसन मुक्ति एवं कुरीति उन्मूलन जैसे कार्यक्रमों को अपने गाँव व क्षेत्रों की आवश्यकता के अनुरूप क्रमवार क्रियान्वित करते हुए समग्र विकास की दिशा में कदम बढ़ाया जा सकता है। निस्संदेह रूप में साधना अन्य छह आंदोलनों की धुरी है. जिसे वैयक्तिक एवं सामृहिक स्तर पर लागू किया जा सकता है। इसी के आधार पर अन्य आंदोलनों की सफलता निर्भर करती है। ये सातों आंदोलन समग्र ग्राम्य विकास को सनिश्चित करने वाले उपक्रम हैं। गाँवों में इन आंदोलनों को अपने स्तर पर लाग करते हुए समावेशी विकास की दिशा में महत्त्वपूर्ण कदम उठाए जा सकते हैं।

रामतन् लाहिड़ी कलकत्ता के प्रसिद्ध समाज सुधारक थे। एक बार वे अपने मित्र के साथ कहीं जा रहे थे कि उनकी दृष्टि सामने से आते एक व्यक्ति पर पड़ी। अभी तक उस व्यक्ति ने लाहिड़ी जी को नहीं देखा था। वे तुरंत एक पेड़ की आड़ में छिप गए और उस व्यक्ति के गुजर जाने के बाद ही वहाँ से निकले। उनके मित्र को उनका यह व्यवहार कुछ विचित्र लगा। उसने उनसे ऐसा करने का कारण पूछा तो वे बोले-''उन सज्जन ने मुझसे कुछ रुपयों का उधार लिया हुआ है, हर बार मेरे सामने पड़ने पर वे अनेक प्रकार के झूठे बहाने बनाते हैं, जिससे मेरा मन बड़ा दु:खी होता है। धर्म सिर्फ स्वयं द्वारा किए गए सत्कर्मों को नहीं कहते, वरन दूसरे के अनीतिपूर्ण आचरण को न होने देना भी धार्मिकता की सच्ची पहचान है। उनका उत्तर सुन उनके मित्र बड़े प्रभावित हुए।''

\*\*\*\*

# भक्त शिशोमणि शर्वश



रामचिरतमानस में शबरी की भगवद्भिक्त का बड़ा ही मनोहारी वर्णन आता है। कमलसदृश नेत्र और विशाल भुजा वाले, सिर पर जटाओं का मुकुट और हृदय में वनमाला धारण किए हुए सुंदर-साँवले भगवान श्रीराम अपने अनुज लक्ष्मण के साथ सीता की खोज में वन में इधर-उधर भ्रमण कर रहे हैं। भ्रमण करते हुए वे शबरी के आश्रम के निकट पहुँचते हैं तो मानसकार यह जिज्ञासा व्यक्त करते हैं कि ये शबरी कौन हैं? वे जंगल में क्यों रह रही हैं? अपना गृह त्यागकर वे भला जंगल में क्या कर रही हैं?

शबरी भील जनजाति में जन्मीं एक वृद्ध महिला थीं। जब वे युवती थीं तो उनके माता-पिता उनके विवाह के अवसर पर भोज देने के लिए परंपरानुसार बड़ी संख्या में पशुओं को वध करने के लिए लाए थे। उस गाँव में न जाने कितनी शादियों में पशुओं का वध होता रहा होगा, पर किसी युवती ने इसका प्रतिकार नहीं किया। पर वध के लिए लाए गए निरीह पशुओं को देखकर शबरी की आँखें भर आईं, हृदय द्रवित हो उठा। उनके मन में भारी ग्लानि और पीड़ा हुई। भिक्तमती भोली-भाली शबरी सोचने लगीं कि भला यह कैसा विवाह है, जिसमें इतने पशुओं का वध होगा? ऐसे विवाह से तो विवाह न करना ही अच्छा है।

उन निरीह पशुओं की ऐसी नियित को देखकर शबरी के मन में सांसारिक जीवन से वैराग्य उत्पन्न हो गया। वे एक जंगल में चली गईं, जहाँ वे भगवद्भिक्त कर सकें। उस जंगल में कई संतों के आश्रम थे। भगवद्भिक्त के लिए वे संतों का आशीर्वाद पाना चाहती थीं, पर वे प्रत्यक्ष रूप से संतों के पास जाएँ तो जाएँ कैसे; क्योंकि वे भील जनजाति की जो उहरीं। भगवद्भिक्त में तल्लीन, पावन, पुनीत जीवन जीने वाले संतों के सामने स्वयं को अधम मानने वाली शबरी जाएँ भी तो कैसे? वे संतों के पास प्रत्यक्ष रूप से जाने की हिम्मत नहीं जुटा पाईं। इसलिए वे रोज चुपके से ऋषियों के आश्रम में जातीं और वहाँ साफ-सफाई करके लौट आतीं।

ऋषिगण जब अपने शिष्यों के साथ आश्रम से बाहर चले जाते तो शबरी चुपके-चुपके आश्रम की सफाई कर देतीं, संत और शिष्यों के लिए जल भर देतीं और अन्य सेवाएँ कर दिया करतीं। जब ऋषिगण वापस आते तो अपने आश्रम की साफ-सफाई व अन्य सेवाओं को देखकर अचंभित हो जाते। भला यह सब रोज कौन कर जाता है।

एक दिन एक शिष्य ने छिपकर यह पता लगा ही लिया कि उनके आश्रम की साफ-सफाई व अन्य सेवा शबरी नाम की भील जाति की एक महिला चुपके-चुपके कर जाती है। उस शिष्य ने अपने गुरु से कहा—''गुरुदेव! भील जाति की यह महिला, आश्रम के अंदर आकर यहाँ की पिवत्रता भंग कर जाती है।'' पर ऋषि तो ऋषि उहरे। करुणा की प्रतिमूर्ति मतंग ऋषि ने शबरी की निश्छलता, निष्कपटता, समर्पण व भक्ति को देखकर उसे आश्रम के पास ही कुटिया में रहकर भगवद्भक्ति करने की आज्ञा प्रदान कर दी।

ऋषिवर ने उसे राम मंत्र से दीक्षित किया और उसकी सेवा व सच्ची गुरुभक्ति व भगवद्भक्ति को देखकर कहा— ''पुत्री! तब मैं सशरीर तो नहीं रहूँगा, पर तुम एक दिन भगवान श्रीराम को अपनी आँखों से प्रत्यक्ष देख सकोगी। तुम अपनी भगवद्भक्ति में कभी भी कोई व्यवधान मत आने देना। पल-पल भगवान का स्मरण करते रहना। प्रभु बड़े दयालु हैं। वे तुम पर एक दिन अपनी कृपा अवश्य बरसाएँगे।'' अपने गुरु के मुख से ऐसी वाणी सुनकर, ऐसा आश्वासन सुनकर शबरी की आँखें प्रेमाश्रुओं से भर आई। वे गुरु के चरणों में गिर पडीं।

एक दिन ऋषिवर संसार से विदा हो गए। पर शबरी अपने गुरु के आदेश का पल-पल निर्वाह करती हुई, अविराम भक्ति करती रहीं, भगवान के आने की बाट जोहती रहीं। भगवान तो सर्वज्ञ हैं, अंतर्यामी हैं, सर्वव्यापी हैं, फिर भला शबरी की निश्छल भक्ति उनसे कैसे छिपी रह सकती थी? प्रभु तो परम दयालु हैं। अपने भक्त की निश्छल भक्ति व

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

सच्चे प्रम को देखकर वे प्रवित अवस्य ही होते हैं, भक्त पर अपनी कृपा अवस्य हो बस्ती हैं।

शबरी रोज जंगल से बेर लाया करती थी , उन्हें चखा करती और जो बेर मीठे होते उन्हें अला अपने प्रमु को खिलाने को रख लेतीं। जिस मार्ग से ऋषिवर आते—जाते थे, उसे साफ करके वे निर्काटक बनाया करती थीं। वे भगवान परा मंत्री प्रति कि प्रमु उन्हें रहन अवस्य हों। ये साम करती थीं वे भगवान सेती थीं कि प्रमु उन्हें रहन अवस्य हों। ये साम करती थीं जो रक्य के बहा से सेत व्यक्त किया है—वे सभी दिशाओं में, सभी पहरों में स्वेत किया है—वे सभी दिशाओं में, सभी पहरों में स्वेत किया है—वे सभी दिशाओं में, सभी पहरों में स्वेत किया है—वे सभी दिशाओं में, सभी पहरों में स्वेत किया है कि कहीं सोई तो न रही। कहीं मेरे प्रमु जा तो नहीं गए। उनके हुदय में उमझता-चुमखुता प्रमु आँखों से अबु बन बह रहा है। वे सोच रही हैं कि कहीं सोई ने चरित कोट जनमों के कर्म संस्कारों को में मार्ग शबरी के कोटि कोट जनमों के कर्म संस्कारों को में आता अता अता के हों हो साम पर स्वा को और भी रोती जाती हैं। उन ऑसुओं में साम मित सुविया को ओर आ रहे हैं। इस पर मारिवा साम मित सुविया की ओर आ रहे हैं। इस पर मारिवा साम मित सुविया की ओर आ रहे हैं। इस पर मारिवा साम मित सुविया कि सुविया सम्ले कि सिर मावा। स्वार पर चित्र स्व काम सुविया के कोटि कोट जनमों के कर्म संस्कारों को मित हिया सम्ले हिया स

आशा से नहीं, वरन स्वभावतः ही करना चाहिए। सेवा में कोई दिखावा, प्रदर्शन, मान-सम्मान पाने की भावना नहीं होनी चाहिए।

इसके साथ ही हमारे लिए यह भी प्रेरणा है कि हम जहाँ भी रहें, वहाँ साफ-सफाई, स्वच्छता-पवित्रता का वातावरण बनाए रखें। सेवा में अहंकार की भावना नहीं होनी चाहिए। अपने घर पर या गुरु आश्रमों में या समाज में हमें निश्छल, निष्कपट भाव से सेवा करनी ही चाहिए, जैसा कि शबरी ने किया।

सेवा हमारे लिए सौभाग्य का द्वार खोल देती है। सेवा के कारण ही शबरी के जीवन में सौभाग्य का द्वार खुला। उनकी सेवा-भक्ति से प्रभावित होकर ही मतंग ऋषि ने उन्हें अपनी शिष्या बनाया एवं उसी सेवा-भक्ति ने उन्हें भगवान के दर्शन कराए। शबरी ने शिष्या बनने की अपनी पात्रता को साबित किया।

शबरी को अपने गुरु के वचनों पर अट्टट विश्वास है। यदि गुरु ने कहा है कि आने वाले समय में ऐसा होगा तो होगा ही। इसमें संदेह की रत्ती भर भी गुंजाइश नहीं होनी चाहिए। यदि उन्होंने कहा है कि अविराम भक्ति करने पर एक दिन भगवान आएँगे तो अवश्य ही आएँगे। हमें भी ऐसा सोचना चाहिए कि यदि हमारे गुरु ने कहा है कि युग-परिवर्तन होना अवश्यंभावी है तो ऐसा होगा ही।

शबरी ने अपने गुरु के बचनों का अक्षरशः पालन किया और उसी के बल पर वे प्रभु की असीम कृपा प्राप्त कर सकीं और प्रभु के दर्शन कर सकीं। जिस मार्ग से प्रभु के आने की संभावना थी, उस मार्ग को शबरी ने अपने आँचल से बुहारकर निष्कंटक बनाया। इसका अर्थ यह ही है कि हमें दूसरों के मार्ग को निष्कंटक बनाना चाहिए, उस पर काँटे नहीं बिछाना चाहिए। इससे स्वयं का जीवन भी निष्कंटक हो जाता है। यह एक अत्यंत महत्त्वपूर्ण प्रेरणा हमें शबरी के जीवन से मिलती है।

शबरी प्रभु के लिए मीठे बेर रखती हैं। इसका अर्थ यही है कि हमारे हर कर्म इतने मधुर हों, दिव्य हों जिससे कि हम उन्हें प्रभु को समर्पित कर सकें। प्रभु को अपवित्र, अमधुर कर्म, अपवित्र चिंतन, चरित्र, व्यवहार प्रिय नहीं। न ही ऐसे कर्म प्रभु को अर्पित किए जा सकते हैं।

इसका दूसरा पहलू यह भी है कि प्रभु भक्त की प्रेम-भावना पर ही रीझते हैं। प्रभु को हम प्रेम-भावना से अपने

अंत:करण में प्रकट कर सकते हैं। प्रभु प्रेम के भूखे हैं, पदार्थ के नहीं। वे भक्त की प्रेम-भावना को देखते हैं। इसलिए प्रभ ने जुठे बेरों को नहीं, बल्कि शबरी की प्रेम-भावना को देखा। उनके द्वारा अर्पित सामग्री को नहीं, पदार्थ को नहीं, बल्कि उनके निश्छल, निष्कपट मन को देखा, प्रेम को देखा।

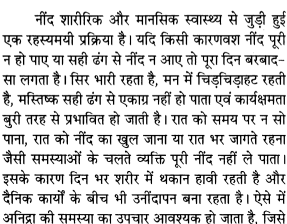
शबरी हमेशा जागरूक रहा करती थीं और वे हर पल ईश्वर के प्रति सचेतन थीं। उन्होंने कभी भी उस अवस्था को नहीं त्यागा। इसी तरह हम भी संसार में रहते हुए जो भी कर्त्तव्य कर्म करें, जो भी कर्म करें उन्हें सदा ईश्वर के प्रति सचेतन होते हुए ही करें। शबरी को गुरु के द्वारा दिए गए मंत्र पर पूर्ण विश्वास था। वे उसे नित्य श्रद्धा-भाव से जपा करती थीं। वे किसी दूसरे मंत्र की, दूसरे गुरु की या किसी अन्य रास्ते की तलाश में नहीं भटकती थीं। उन्हें मालूम था कि उनके गुरु ब्रह्मज्ञानी हैं। हमें भी अपने गुरु के हर वाक्य को ब्रह्मवाक्य मानना चाहिए।

हमारे द्वारा सदा गुरु की आज्ञा का पालन होना ही चाहिए। गुरु की आज्ञा को साक्षात् नारायण की आज्ञा समझना चाहिए। गुरु एवं आराध्य के प्रति गहरी श्रद्धा-निष्ठा होनी चाहिए; क्योंकि जो श्रद्धा हर दूसरे दिन गिरगिट की तरह रंग बदलती हो, वह श्रद्धा, श्रद्धा तो कतई नहीं हो सकती। वह श्रद्धा या श्रद्धालु होने का भ्रम मात्र है, प्रपंच मात्र है। ऐसी श्रद्धा, अश्रद्धा से भी गई गुजरी है। जो श्रद्धा विपरीत-से-विपरीत, प्रतिकूल-से-प्रतिकूल और कठिन-से-कठिन परिस्थितियों में भी अविचल बनी रहे, वही सच्ची श्रद्धा है।

दूसरी महत्त्वपूर्ण बात यह है कि शबरी की तरह हर सच्चे साधक को पूरी श्रद्धा-निष्ठा व ईमानदारी से अपने अंत:करण व मन की मलिनता पर झाड़ लगाते हुए उसे सदा पवित्र व निर्मल बनाए रखना चाहिए। साथ ही अपनी साधना में नियमितता व निरंतरता बनी रहनी चाहिए, तभी हम शबरी की भाँति अपने लक्ष्य को प्राप्त करने में सफल हो सकते हैं। शबरी की भौति हमें जीवन-व्यवहार में हमेशा ईश्वर की सर्वज्ञता, सर्वव्यापकता का भान होना चाहिए, जिससे कि हम सर्वत्र ईश्वर की उपस्थिति की अनुभूति करते हुए हमेशा शुभ कर्म, पुण्य कर्म करते रहें और पाप कर्म, बुरे कर्म, अशुभ कर्म करने से बचे रहें। यदि हम ऐसा कर सके तो साधना में सफलता सुनिश्चित है और प्रभु की कृपा प्राप्त होना अवश्यंभावी है।

## अितद्रा की समस्या व इसके

## सरल समाधात सूत्र



औसतन एक व्यक्ति सात से आठ घंटे सोता है। जबकि कुछ लोग चार-पाँच घंटे सोकर भी तरोताजा अनुभव करते हैं और कुछ के लिए दस घंटे की नींद भी कम पड़ जाती है। यह सब व्यक्ति के स्वास्थ्य, पेशे तथा बहुत कुछ आनुवंशिक आधार पर तय होता है, जिसके कारण कुछ लोग बहुत कम नींद से भी काम चला लेते हैं; जबिक दूसरों को इसके लिए पर्याप्त समय की आवश्यकता पड़ती है। फिर व्यक्ति की आय भी नींद का निर्धारण करती है। छोटे बच्चे 12 से 15 घंटे सोते हैं; जबिक बुजुर्गों को नींद कम आती है।

जीवनशैली में कुछ सुधार के साथ पुरा किया जा सकता है।

नींद को कई कारक प्रभावित करते हैं, यथा -आहार-विहार-व्यायाम्, रोग-दवाइयाँ, शराब-नशा, तनाव-चिंता आदि। इनमें सुधार के साथ नींद की समस्या को हल किया जा सकता है, लेकिन यह भी जात हो कि नींद का तरीका धीरे-धीरे बदलता है। एक नए तरीके को स्थापित करने में कुछ सप्ताह लग सकते हैं। नींद की समस्या को ठीक करने के लिए शारीरिक, मानसिक और जीवनशैली के स्तर पर कार्य किया जा सकता है। यदि नींद की समस्या किन्हीं शारीरिक बीमारियों से जुड़ी हो तो इनका उपचार चिकित्सक से मिलकर किया जा सकता है।

रात को पेशाब आने की समस्या नींद को प्रभावित 

इससे अधिक परेशान रहते हैं। इसके लिए बिस्तर पर जाने से दो घंटे पहले तक अपना रात्रि का जलपान कर लें। बिस्तर में जाने से पहले पेशाब कर लें। शराब व अन्य प्रकार के नशीले पेय से बचें: क्योंकि ये नींद की समस्या को और गंभीर बनाते हैं। पहले तो ये नींद का एहसास दिलाते हैं, लेकिन फिर इनका नशा उतरते ही नींद खुल जाती है। इसके साथ चाय, कॉफी और तंबाक जैसे उत्तेजक पदार्थ नींद को बिगाडने का काम करते हैं। इनके बजाय प्रज्ञापेय जैसे पेय ले सकते हैं। कमरे में सो रहे अन्य व्यक्ति के खरीटे भी नींद में एक बड़ी बाधा बनते हैं, जो कई कारणों से हो सकते हैं। चिकित्सक से मिलकर इनका उपचार किया जा सकता है।

अनिद्रा के उपचार में दिनचर्या का व्यवस्थित होना अहम होता है। सोने व जागने की दिनचर्या को ठीक कर हम इसका बहुत कुछ समाधान कर सकते हैं। सोने से डेढ घंटे पहले सारे दैनिक कार्यों को समेट लें। मन को हलका व शांत करने वाले कार्यों को करें, जैसे हलका-फुलका मधुर संगीत, स्वाध्याय-सत्संग, डायरी लेखन आदि। इनके साथ दिन भर का बोझ पीछे छोड दें। यदि कुछ पीने का मन हो तो सोने से पूर्व दुध, प्रज्ञापेय या जडी-बूटी का काढा आदि ले सकते हैं। साथ ही दिन भर अपने विचारों पर भी ध्यान रखें। दिनचर्या ठीक करने के बावजूद यदि मन चिंता. अवसाद व उद्विरनता के विचारों से ग्रस्त है, तो इनसे निपटें। मन को समझाएँ कि रात का समय सोने के लिए है, चिंता के लिए नहीं।

इस क्रम में अपने चिंतापूर्ण विचारों को कागज पर उतारें। इससे मन हलका होगा। इसके लिए साथ में एक नोटपेड या डायरी रखें। कुछ भी महत्त्वपूर्ण कार्य याद आता हो तो उसे नोट करते जाएँ। कई लोग रात को सोते समय समस्याओं पर विचार करने लग जाते हैं, जो नींद को प्रभावित करता है। अतः कोई भी आपसी गंभीर चर्चा सोने से डेढ़ घंटे पहले निपटा लें।

यदि ये सब करने के बाद भी नींद नहीं आ रही हो तो

\*\*\*\*\*\*\*\*\*

जाते श्वास को अनुभव करें। यह अभ्यास व्यक्ति को वर्तमान में स्थिर होने में सहायक होता है। कुछ मिनट तक स्वाभाविक एवं गहरे श्वास के साथ ऐसा करने पर मन शांत होने लगता है।

\*\*

यदि आधी रात को जागने की समस्या से परेशान हों तो ऐसे में मन को समझाएँ कि यह चिंता का समय नहीं है। रात को जागने पर इसके शारीरिक एवं भौतिक कारण को देखें कि कहीं आप भखे-प्यासे तो नहीं हैं या अधिक ठंड या गरमी के कारण तो परेशान नहीं हो रहे हैं या कमरे में हवा या रोशनी की कोई समस्या तो नहीं है।

अच्छी नींद के लिए बिस्तर एवं कमरे का आरामदायक होना सहायक रहता है, इस पर ध्यान दें। कहने की आवश्यकता नहीं कि रात का भोजन हलका रखें। रात को सोने से 1-2 घंटा पूर्व स्मार्ट फोन को बंद कर दें। शाम को सोने से बचें तथा सोने से 5-6 घंटे पहले व्यायाम आदि से निपट लें। यदि सोने-जागने का समय नियत हो सके. तो यह नींद के संदर्भ में अति उत्तम रहता है।

नींद के चक्र को बदलने के लिए कुछ करें, जिससे नींद का गहन चक्र सिक्रय हो सके। इसके लिए कोई पुस्तक पढ सकते हैं, रसोई में जाकर पानी पी सकते हैं, फिर बिस्तर में जा सकते हैं जैसे कि पहली बार सो रहे

हों। उठने पर विश्राम कर सकते हैं व अपने श्वास पर ध्यान कर सकते हैं। यदि ये सब काम न करें, तो कछ हलका-फलका व मनपसंद कार्य करें, जो सारी रात हैरान-परेशान होकर जागने से बेहतर रहता है। इसके साथ रात को द:स्वप्न भी नींद में बिघ्न डालते हैं। दिन भर की परेशानियाँ तथा तनाव के बीच ये स्वाभाविक होते हैं। किसी बीमारी, दुर्घटना या संकट के कारण गहरे तनाव या विषाद की अवस्था में ये भयावह एवं तनावपर्ण रूप ले सकते हैं।

हालाँकि ये समय के साथ खद ही शांत हो जाते हैं. जब व्यक्ति घटनाओं से उबर जाता है। यदि ये बने रहें, तो किसी विश्वसनीय व्यक्ति के सामने इनकी चर्चा कर मन को हलका करें या इनकी कारक समस्याओं पर विचार करें। कुछ स्वप्न प्रतीकात्मक हो सकते हैं। इनके मूल में निहित भाव को समझें। अंतत: स्वप्न मात्र स्वप्न ही तो हैं. जिन्हें अधिक गंभीरता से लेने की आवश्यकता नहीं।

इस तरह नींद न आने पर इसके मल में सक्रिय कारणों को खोजकर इनका समाधान किया जा सकता है। शारीरिक, मानसिक, जीवनचर्या तथा व्यावहारिक स्तर पर छोटे-छोटे कदमों के साथ उचित उपचार करते हुए अच्छी नींद को सुनिश्चित किया जा सकता है।

अमरदास सिख संप्रदाय के तृतीय गुरु थे। उन्होंने अपने अनुयायियों को सामूहिक लंगर में भोजन कराने की प्रथा का सूत्रपात किया, ताकि मनुष्य-मनुष्य के बीच ऊँच-नीच के भेद को मिटाया जा सके। एक बार एक अधिकारी ने आकर सेवकों के माध्यम से अमरदास जी को सूचना भिजवाई कि शहंशाह अकबर आपके दर्शन करना चाहते हैं, भोजन भी यहीं करेंगे।

अमरदास जी बोले—''यहाँ सभी समान हैं। यदि शहंशाह सामान्य नागरिक की तरह आकर सबके साथ बैठकर लंगर भोजन करने को तैयार हों तो आ सकते हैं।'' राजा ने वैसा ही किया, तब कहीं गुरु दर्शन प्राप्त हुए और उनके सत्संग का लाभ मिला। अहंकार हटने पर ही श्रेष्ठता का सान्निध्य प्राप्त हो सकना संभव हो पाता है।

॰ ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰। ॰॰॰। गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰



कर्मयोग की अत्यंत सुंदर, व्यापक और अति सूक्ष्म व्याख्या भगवान श्रीकृष्ण ने भगवद्गीता में की है। कर्म बाँधता है, अविराम शृंखला है कर्म की। जो काम हम करते हैं, उनका परिणाम भोगने के लिए हमें विवश होना पड़ता है। काल हमारे सामने परिणाम को रखता है, परिणाम शुभ हो या अशुभ हो, लेकिन हमें उसे भोगने के लिए, उसे स्वीकारने के लिए विवश होना पड़ता है।

एक कर्म और फिर उसका परिणाम, फिर दूसरा कर्म और उसका परिणाम, इस तरह कर्म की शृंखला सदा जारी रहती है। जीवात्मा शरीर रहते कर्म से मुक्त नहीं हो सकती। शरीर रहे या शरीर न रहे, कर्म के परिणाम से मुक्त होना कठिन होता है और इसीलिए जन्म-जन्मांतरों तक यह शृंखला चलती रहती है। हमारे जीवन में ऐसा कोई क्षण नहीं, जब हम कर्म न कर रहे हों। हर क्षण हमसे किसी-न-किसी तरह का कर्म होता ही है तो प्रश्न उठता है क्या कर्मबंधन से कभी मुक्त नहीं हुआ जा सकता?

भगवान श्रीकृष्ण इसका उपाय बताते हैं—कर्मयोग। कर्मयोग का आचरण—स्वल्पमपयस्य धर्मस्य त्रायते महतो भयात्। कहते हैं कि थोड़ा-सा इस धर्म का आचरण यानी कर्मयोग का आचरण हमें जीवन-मरण के महान भय से त्राण दे देता है। भगवान श्रीकृष्ण इसका विशद उपदेश देते हैं कि शरीर है तो कर्म होंगे ही, लेकिन कर्मों को इस विधि से किया जाए, इस तरीके से किया जाए, इस सलीके से किया जाए कि कर्म करते हुए भी हम कर्मबंधन में न बँधें। कहते हैं कि भगवद्गीता में जो कर्मयोग की बात कही गई है, अनासक्ति की जो बात कही गई है, उसका ईशावास्योपनिषद में भी उल्लेख मिलता है—

ईशावास्यमिदं सर्वं यत्किञ्च जगत्यां जगत्। तेन त्यक्तेन भुञ्जीथा मा गृधः कस्य स्विद् धनम्॥

अर्थात यह सारा जगत् ईश्वरीय सत्ता से, ईश्वरीय चेतना से परिव्याप्त है। ईश्वर ने इसे गढ़ा है, इस जगत् में रहो, जीवन का सुख-दु:ख उपभोग करो, लेकिन 'तेन त्यक्तेन' यानी त्यागपूर्वक, अनासक्तिपूर्वक। गृध: यानी गिद्ध एक पक्षी होता है, लालची होता है, वह सड़े हुए मुरदे के मांस के प्रति भी आसक्त हो जाता है। मा गृध: कस्य स्विद्धनम्, वो आसक्ति, वो लालच, वो गिद्धपन, वो गिद्धदृष्टि, वो हमारे भीतर न आए; क्योंकि एक दिन यह जीवन समाप्त हो जाएगा। यह जीवन शाश्वत नहीं, बल्कि नश्वर है।

\*\*\*\*

कर्मयोग की जो मूल बातें हैं, जो मूल तत्त्व हैं, वो क्या हैं ? ऐसा क्या है जो कहें कि यह आचरण हमारा कर्मयोग का है ? भगवान श्रीकृष्ण ने गीता में कर्मयोग के कई आयाम दिए हैं। कर्मयोग का पहला आयाम है कि आसक्ति न रहे अर्थात आसक्ति का त्याग। असङ्गोऽस्त्वकर्मिण असंग भाव से यानी असंग होकर कर्म करो, कर्म में आसक्ति न रहे, आसक्ति नहीं होगी तो कर्म नहीं बाँधेगा। श्रीरामकृष्ण परमहंस कहते थे कि हाथों से कटहल काटना है तो सरसों का कडुआ तेल लगाकर कटहल काटो। तेल लगाकर कटहल काटों तो काटते समय यह हाथों में चिपकेगा नहीं अन्यथा बिना तेल के यह चिपक जाएगा। अनासक्ति भी उस तेल की तरह ही है, जिससे कर्म चिपकेगा नहीं, इसलिए पहला सूत्र है—आसक्ति का त्याग। हमारे जीवन में सारी विसंगतियाँ, सारे दुष्परिणाम आसक्ति के हैं. कर्म के नहीं हैं।

गोस्वामी जी ने श्रीरामचरितमानस में यह कहा है— मोह सकल व्याधिन्ह कर मूला। तिन्ह ते पुनि उपजिंह बहु सूला। मोह यानी आसक्ति सभी व्याधियों की, सभी झंझटों की, सभी उलझनों की जड़ है, बीज है, उससे बहुत सारी परेशानियाँ, बहुत सारे शूल, बहुत सारे कंटक अपने आप उपजते हैं और जीवन में कष्ट मिलते रहते हैं। आसिक्त कहीं पर भी हो, बंधन कहीं पर भी हो और किसी रूप में भी हो—हम कष्ट पाते हैं, अनेक शुभ आचरण करते हुए भी। महाभारत में उल्लेख आता है पितामह भीष्म का। भीष्म बँधते चले गए प्रतिज्ञाओं से, बँधते चले गए वचनों की डोर से और कहीं सूक्ष्म में अपने वंश की, अपने परिवार की आसिक्त से बँधते चले गए, मेरे परिवार का कुछ अनर्थ न हो, मेरे परिवार का कुछ अनिष्ट न हो, ऐसा सोचते–सोचते भीष्म पितामह बँधते चले गए। भीष्म पितामह ने विवाह

नहीं किया, राज्य का सख भी नहीं भोगा. राजा भी नहीं बने.

होगा। अहं का संकल्प है तो परिणाम जरूर होगा, लेकिन

नहीं किया, राज्य का सुख भी नहीं भोगा, राजा भी नहीं बने, सर्वप्रथम अधिकार उन्हों का था, लेकिन वंश की आसतिह, रिवा को दिए हुए वयन के कारण भीम्म पितामह का पूरा जीन कंटकार्कार्ण रहा और अंत उनका सराज्या में हुआ, बाणों की शब्या, बाणों की शब्या, बाणों की शब्या है। इस जिंतना गहरे में आसति नहीं है। इस जिंतना गहरे में आसति नहीं है। इस जिंतना गहरे में अधिक तहीं है। इस जिंतना गहरे में अधिक तहीं हैं। कम के परिणाम हमें होते हैं, उत्ता गहरे में बेंध हैं, कमंदेग नहीं हैं। कम के परिणाम हमें होते हैं, उत्ता गहरे में बेंध हैं, कमंदेग नहीं हैं। कम के परिणाम हमें वित्ता तहीं हैं। इस के स्वरूप को समझते हुए भगवान कहते हैं कि यह सच्चाई शती आसान नहीं है। उसके स्वरूप को समझते हुए भगवान कहते हैं मारे होते हैं, उसके स्वरूप को समझते हुए भगवान कहते हैं कि प्रवाद का वेचन, स्वरूप के स्व

का परिणाम, कर्त्तापन का त्याग हमें वास्तविक रूप से कर्मयोगी बनाता है।

\*\*\*\*\*

कर्मयोग का चौथा आयाम—समता का भाव है। भगवान गीता में योग को परिभाषित करते हैं कि समत्वं योग उच्यते। समता का उलटा शब्द है विषमता। जब हमारे अंदर समता का भाव होता है, तब हम सबको एक रीति से देखते हैं और जब विषमता होती है तो किसी के प्रति हमारा सद्भाव होता है और किसी के प्रति हमारा दुर्भाव होता है, हम आग्रही होते हैं। सद्भाव और दुर्भाव होता है राग और द्रेष के कारण। जिसके प्रति हम आसक्त होते हैं. जिसके प्रति हम राग से भरे होते हैं. आसक्ति से पूर्ण होते हैं, उसके प्रति हमारा सद्भाव होता है और जिसके प्रति हम द्वेष से पूर्ण होते हैं. उसके प्रति हमारा दुर्भाव होता है। राग-द्वेष हमारे अंदर अपनेपन और परायेपन का भाव पैदा करते हैं। हमारे लिए कौन अपना है और कौन पराया? हमारा चित्त समता का अनुभव नहीं कर पाता, राग-द्रेष जाए तो समता का अनुभव होता है और समता का अनुभव होने लगे, तो हमें सर्वत्र अपनी अंतरात्मा व्याप्त दिखने लगती है।

भगवान कहते हैं कि यो मां पश्यति सर्वत्र.... जो मुझे सर्वत्र देखता है, कहीं पर भी मैं छिपा हुआ नहीं हूँ। सर्वत्र स्पष्ट हैं, प्रकट हैं। जो सर्वत्र मुझे देखता है, सर्वत्र अपनी अंतरात्मा को देखता है तो फिर कैसा राग और कैसा द्वेष ? फिर न कोई राग है और न कोई द्वेष है। न कोई अपना है और न कोई पराया है। एक संस्कार जगता है तो उसके अंदर अपनापन जाग जाता है और दूसरा जाग जाता है तो उसके अंदर पराएपन का भाव आ जाता है। काल और कर्म घटित होते हैं, घटनाएँ घट जाती हैं। कैकेयी राम को बहुत प्यार करती थी, एक संस्कार जगा, एक कर्म जगा, कैकेयी माध्यम बनी और राम को वनवास दे दिया, वो कर्म पूरा हुआ, घटना पूरी हुई, कैकेयी के विचार खुल गए, अंधकार छँट गया, उसे अपने किए पर बड़ा पछतावा हुआ, समत्वं— राग और द्वेष से भिन्न है, न राग न द्वेष। समता में स्थित होकर जो कर्म किए जाते हैं, जो कार्य किया जाता है वो कर्मयोग होता है, वो बाँधता नहीं है। यह कर्मयोग का आचरण है।

कर्मयोग का पाँचवाँ आयाम-भगवान कर्मयोग को पुनः परिभाषित करते हैं, योगः कर्मसु कौशलम्। कर्म को

कशलता से करना, यह एक स्किल है, तकनीक है, टेक्नोलॉजी है। प्राय: कर्म को हम कुशलतापूर्वक नहीं करते, अकुशल होकर करते हैं। जैसे-कर्म में जब कुशलता होती है तो हमारे तन और मन को कर्म में पूर्ण नियोजित होना चाहिए, संपर्ण रूप से। कर्म में स्थिर होना चाहिए, एकाग्र होना चाहिए। ऐसा होता नहीं है। हम बार-बार फलाकांक्षी होते हैं. बार-बार सपने बनते हैं।

हम अगर परीक्षा की तैयारी करते हैं तो उम्मीद करते हैं. आशा करते हैं कि जब इस परीक्षा का परिणाम आएगा . तो हम इस क्लास में प्रथम आ जाएँगे तो क्या-क्या घटना घटेगी, कितनी खशी मिलेगी, घरवाले खश होंगे, नौकरी करेंगे, फिर पैसा कमाएँगे, फिर बड़ा धन होगा, दौलत होगी, बहत सारे सपने जुड जाते हैं उस कर्म के साथ, फल मिलता नहीं है, मिलने में संदेह भी है कि मिलेगा कि नहीं मिलेगा, लेकिन उसकी फल की आकांक्षा हमें तीव्रता से बाँधती है। फल की आकांक्षा के बँधने के कारण मन जो है असंगठित होता है, मन बिखरता है, मन बँटता है, विभाजित होता है।

जितना मनोयोग होना चाहिए कर्म में, जितनी संपूर्णता के साथ कर्म होना चाहिए, उतनी संपूर्णता के साथ नहीं होता है। कई बार हम सोचते हैं कि भगवान बार-बार कहते हैं-मा फलेष कदाचन, फल की इच्छा मत करो, तो इस बारे में सोचते हैं कि जब फल की इच्छा नहीं करेंगे तो कर्म हम करेंगे ही क्यों ? सामान्य क्रम में हम कर्म करते हैं---लोभ से और भय से, हमारे अंदर लोभ होता है कि कुछ मिलेगा या हम भयभीत होते हैं कि यह हम नहीं करेंगे तो सब कुछ बिगड जाएगा। योगी लोभ और भय के आधीन नहीं होता, न वह लोभ करता है और न भयातुर होता है। वो तो बस, पूरे मन से अपना काम करता है, पूरी तल्लीनता से अपना काम करता है।

प्रश्न उठता है कि अगर हमारे मन में आसक्ति नहीं है तो हम काम क्यों करेंगे ? हम राग से भर करके अच्छे काम करते हैं और द्वेष से भर करके बुरे काम करते हैं। कुछ अच्छा मिलेगा, इस पाने की इच्छा से अच्छे काम करते हैं और हमें किसी से बदला लेना है, किसी को मारना है, किसी को नुकसान पहुँचाना है, ऐसा सोचकर बुरा काम करते हैं, राग-द्वेष।

भगवान कहते हैं कि यह बात ठीक नहीं है। इसके कारण ऐसे कर्म होते हैं, जो आपको जन्मों तक बाँधेंगे, जन्मांतरों

जुन, 2021 : अखण्ड ज्योति

तक बाँधेंगे। बंधन में आप बँधते चले जाएँगे। कर्मस कोशलम-कर्म में कुशलता सीखो, कर्म तो हम करें, लेकिन बँधें नहीं। कर्म तो हम करें, लेकिन बंधन न हो। यह जो कर्म की कुशलता है, इससे कर्म करते हुए हम मुक्त रहते हैं-

जगने पर ऐसा लगता है कि संपर्ण जीवन की दर्घटनाएँ उसके साथ घटित हो गईं। ये संस्कार के स्वरूप पर और कर्म के स्वरूप पर निर्भर करता है। फिर उसके बाद वो स्थान भी बदल जाता है और व्यक्ति भी बदल जाते हैं और

..........

कों नहीं । कर्म तो हम करें, लेकिन बंधन न हो । यह जो कर्म की कुशलता है, इससे कर्म करते हुए हम मुक्त रहते हैं— मुक्तसङ्गः समाचर । सम आचरण करते हुए हम मुक्त रहते हैं— मुक्तसङ्गः समाचर। सम आचरण करते हुए हम मुक्त रहते हैं— करके, अनासक हो करके कर्मधंभर से मुक्त होना, यही कर्म की कुशलता हैं। कर्मधेग को खा अपाया— भगवान कर्मयोग का एक और तत्त्व बताते हैं, सभी कर्मों को भगवान में अंगण करें तो लाग की किया नहीं हैं। भगवान से अधिक प्रिय और कोई नहीं हैं। इसलिए जो भी कर्म किया नात कहते हैं कि सर्विप्रिय, सबसे प्रिय मैं ही हैं। भगवान से अधिक प्रिय और कोई नहीं हैं। इसलिए जो भी कर्म किया जाए, वो तू मेरिल अर्गण कर दे , सक्तरिष्ट— जो तू त्वा तहें, जो तृ स्वा तहें, वह तहता है, स्वव्हास— जो तू त्वा कर के स्वा हमो र संबंध हैं। इसलिए जो भी कर्म किया जाए, वो तू मेरिल अर्गण कर दे ।

संसार में जो हमारे संबंध में हैं, वो तिच तक संबंध नहीं हैं, वे संबंध ऐसे हैं कि एक संस्कार उपरा और एक संबंध बना और उस संस्कार के साथ जो कर्म जुड़ा है, वहाँ तक संस्कार को साथ जो कर्म जुड़ा है, वहाँ तक संस्कार के अर्थ जो कर के हों है। प्रेम करते हैं, लेकिन संव कर लिए अर्गण कर दे।

संसार में जो हमारे संबंध में हैं, वो तिच तक संस्कार के साथ जो कर्म जुड़ा है, वहाँ तक संस्कार के अर्थ के सर्व हैं। वेतान के संबंध महीं हैं। ये संबंध ऐसे हैं हम सक्त हो हमोरे लोक संव हमारे अर्थ के स्व हम सर्व हम स्व हम सर्व हम स्व हम सर्व हम सर्व



विगत अंक में आपने पढ़ा कि रामायण पर प्रवचन करने वाले वानप्रस्थी तैयार करने की पुज्यवर की योजना के पूर्वार्द्ध में उन्हीं की प्रेरणा से संबंधित संदर्भ जुटाने के कार्य में लगे साधक को पुज्य गुरुदेव की कुपादुष्टि के फलस्वरूप अनेकानेक विलक्षण एवं दिव्य अनुभतियाँ हुईं। पुज्यवर द्वारा निर्देशित इस कार्य को संपन्न करते हुए साधक को अपनी दैनिक उपासना के दौरान मिली सिद्धाश्रम की झलक को अंतर्यामी पुज्य गुरुदेव ने अपनी भावी योजना का ही अंश बताया व उस साधक को युगानुकुल सिद्धाश्रम में हो रहे सुक्ष्म परिवर्तनों एवं उसकी महिमा से भी अवगत कराया। मार्गदर्शक सत्ता के संरक्षण में आत्मशरीर से सिद्धाश्रम की यात्रा के लिए तैयार उन साधक को यात्रा के मध्य कुछ नियमों के अनुपालन किए जाने की बात पुज्यवर ने उनसे कही व तत्क्षण ही अपने साथ उन्हें किसी अज्ञात दिशा की ओर लेकर आगे बढ़ने लगे। सिद्धाश्रम की यात्रा साधक के लिए अत्यंत रोमांचकारी होने के साथ ही कुतुहल से पूर्ण थी, किंतु अपने शिष्य के मन की प्रत्येक दशा से परिचित पुज्य गुरुदेव समय-समय पर उसे यथायोग्य मार्गदर्शन देते जा रहे थे। आइए पढते हैं इसके आगे का विवरण.....

## निर्बाध अस्तित्व

\*\*\*\*\*

साधक की भावधारा में विराम लगा। गुरुदेव के साथ एक आश्रम में प्रवेश हो रहा था। चल कर आए थे या आकाश मार्ग से उतरे थे, कुछ कहना कठिन है। साधक ने सिर्फ इतना ही सुना कि ध्यानावस्था में इन्हीं दिव्य पुरुष के दर्शन किए थे। गुरुदेव कह रहे थे। उन दिव्य पुरुष की ओर दृष्टि गई तो पाया कि सुबह पाँच-साढ़े पाँच बजे इन्हें ही गंगा के तट पर देखा था। साथ में दो कुमार भी थे। आश्रम में वे कहीं दिखाई नहीं दिए। साधक ने उन दिव्य पुरुषों के चरणों में साष्टांग प्रणाम किया। परिचय जानने की जरूरत नहीं थी। समझ लिया था यह दिव्य आत्मा कोई और नहीं, स्वयं विश्वामित्र हैं। आदि उपास्य गायत्री मंत्र के द्रष्टा महर्षि विश्वामित्र। उन्हें देखते ही मन में कई जिज्ञासाएँ उठने लगीं।

गायत्री मंत्र तो आदिशक्ति का मंत्र है। चारों वेद, एक सौ आठ उपनिषद्, छहों दर्शन, रामायण, महाभारत, पुराण आदि ग्रंथ इसी मंत्र का व्याख्या विस्तार हैं। फिर महर्षि विश्वामित्र इस मंत्र के द्रष्टा ऋषि कैसे हो सकते हैं ? वे तो भगवान राम के समय त्रेतायुग में थे। जिज्ञासा का वेग जोर पकड़े और साधक उस वेग को अनुभव करते हुए थामने की चेष्टा करे इससे पहले ही महर्षि ने कहा—''क्यों नहीं हो सकते। रामायण के समय में त्रेतायुग में होने के हजारों वर्ष बाद अब इस समय में भी हुआ जा सकता है तो इस युग के हजारों-लाखों वर्ष पहले क्यों नहीं हुआ जा सकता?"

ऋषि ने समाधान के साथ साधक से प्रश्न भी कर लिया था। उस प्रश्न ने साधक के मन में उठी ही नहीं. उठ सकने वाली जिज्ञासाओं का भी निराकरण कर दिया। फिर ऋषि ने आश्रम के भीतर निहारा। उनके दृष्टि-निक्षेप से ही चारों दिशाओं में सामगान गुँजने लगा। सैकडों ब्रह्मचारियों और उपाध्यायों, आचार्यों ने एक स्वर में वेदपाठ आरंभ कर दिया। साधक ने उन स्वरों के स्रोत को देखने कि लिए आस-पास देखा तो पाया कि दूर-दूर तक ऋत्विजगण बैठे हैं।

निर्धूम जलती ज्वालाओं में आहुतियाँ देते हुए उन होताओं के मुखमंडल पर तेज चमक रहा था। यज्ञकुंड में समर्पित की जा रही दिव्य औषिधयों की गंध से वातावरण सुरिभत हो रहा था। साधक का मन पुलकित हो उठा।

कुछ क्षण पहले जैसे नीरत, विजन और वीरान वातावरण मं पहुँच को प्रतीति हुई थी, वह बदलने लगी थी। सर्वथा पर अनावाय पर्दूच जाने जैसी सल्क्या अनुभव होती है, वैसा हो सूच्य पर अनावाय पर पहुँच जाने जैसी सल्क्या अनुभव होती है, वैसा हो सूच्य पर अनावाय पर पहुँच जाने जैसी सल्क्या अनुभव होती है, वैसा हो सूच्य पर अनावाय पर पहुँच जाने जैसी सल्क्या अनुभव होती है, वैसा हो सूच्य मं सहण निर्माय होत हो होती थी। अब उस तरह का प्रायश्चित तत्र रहा, संघ्या प्रायश्चित करने होता है। उस स्वाय मं स्वीय को देखकर रोमाच हो रहा था। विस्मय-विसुग्ध होकर मन में भाव आ रहे थे कि इस रिल्या। अभिवादन के लिए प्रसतु हुए महर्षि ने आगे करम वहाय। उनके साथ पुरुदेव ने साधक को अपने साथ चलने का संकेत क्रिया। अभिवादन के लिए प्रसतु हुए महर्षि ने आगे करम वहाय। उनके साथ पुरुदेव को साथ कर अनुसार हाथ जोड़कर उनके अभिवादन का उत्तर दिया। महर्षि विश्वामित्र के साथ चलते हुए अन्य ऋषि-आत्माओं के दर्शन पो हुए। उन्होंने पुरुदेव और साधक एक पर्णकुटीर में पहुँचे। कुटौर समुचित को से में फैला हुआ था, चच्यात बढ़ा और नहीं कुटौर समुचित के से में फैला हुआ था, चच्यात बढ़ा और नहीं कुटौर संपूर्व को असा विके हे यह विद्यान निर्माय के अपन स्वाय चार के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म को गतिविश्यों को के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म को गतिविश्यों को के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म को गतिविश्यों को सिक्त कचा। सहर्षि विश्वामित्र ने गुरुदेव के बीच परामर्श का कहा कि गायती-उनसे के लिए परले से उनके लोकिक गतिविश्यों और उपलब्धियों को संक्षित चर्चा करते हुए सहर्ष ने निर्माय के साथ प्रवास का अपन विश्वाम प्रार होने के वार के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म को गतिविश्यों को साथ के का विश्वाम को प्रायसित के तो हो है है एस सार्वजनीन के लिए विशेष प्रयास करते हुए सहर्ष के बाच परामर्श को का साथ वे के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म को निर्म साथ को सुच सिद्धाश्म के साथ पराम के लिए सिर्य वे के वाच पराम्य के लिए सिर्य वे कि सुच लोकी के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म के सिर्य वर्च के साथ पराम के लिए सिर्य वे के बाद वे भी साभने बैठ गए। सिद्धाश्म के सिर्य वर्च के साथ पराम के लिए सिर्य वे के साथ को सुच हो सिद्धाश्म के साथ के सुच हो सिद्धाश्म के साथ को सुच हो सिद्धाश्म के सिद्धा के साथ के सुच सुच क

# को चमत्कारी परिणाम



\*\*\*\*

मनुष्य जीवन तप के बिना अधुरा है। जीवन में पुण्य के बाद तप के क्षेत्र में प्रवेश होता है। जीवन की सच्ची और वास्तविक संपत्ति तप है। यों अनेक धार्मिक प्रक्रियाएँ आत्मकल्याण के लिए बनाई गई हैं और उन सबके अपने-अपने महत्त्व भी हैं, पर तप से ज्यादा महत्त्वपूर्ण कुछ भी नहीं है। कथा या सद्पदेश श्रवण से धार्मिक ज्ञान बढता है, तीर्थयात्रा से पाप-वासनाओं का शमन होता है। यज से देवशक्तियों का पोषण होता है। पूजा-पाठ से भक्ति-भावना जाग्रत होती है। दान-पुण्य से भविष्यकालीन सख-सौभाग्य का निर्माण होता है।

ये सब कार्य अपने-अपने महत्त्व के अनुसार फल देते हैं, परंतु एक कार्य ऐसा है जो इनमें से किसी से भी नहीं हो सकता है। तप से ही आत्मबल बढता है। तप से ही ब्रह्मतेज प्रदीप्त होता है। तप से ही दिव्यशक्ति की उपलब्धि होती है। कोई मनुष्य अनेक वस्तुओं से सुसिज्जित हो, उसे रेशमी कपड़े, स्वर्ण और रत्नों के बने आभूषण, पूष्प-मालाएँ, कस्तूरी-चंदन का सुवास, बढ़िया अस्त्र-शस्त्रों से सुसज्जित करके बहुमूल्य पालकी में बैठाया जाए, परंत उसके शरीर में शक्ति न हो, अशक्तता में वह जकड़ा हुआ हो तो वह सारी सुसज्जा किसी काम की नहीं रहेगी। इसके विपरीत यदि कोई हुष्ट-पुष्ट पहलवान चिथडे भी पहने हो तो भी वह अच्छी स्थिति में होगा।

विविध प्रकार की धार्मिक क्रियाएँ एक प्रकार की सुसज्जा हैं, जिनसे जीवात्मा की शोभा बढ़ती है, परंतु वह शोभा तभी विशेष उपयोगी हो सकती है, जब उसके पीछे तपश्चर्या द्वारा संचित ब्रह्मशक्ति का भंडार हो। यदि वह कोश खाली है तो शोभावर्द्धक अन्य धार्मिक उपकरणों से कोई विशेष प्रयोजन सिद्ध न होगा। तप के जितने मार्ग हैं. उनमें गायत्री से बढकर सुलभ, सुनिश्चित एवं शीघ्र फलदायक और कोई मार्ग नहीं है। जितनी प्रकार की तपश्चर्याएँ विभिन्न रूपों में दिखाई पड़ती हैं, उन सबका उद्गम वस्तुत: गायत्री है।

जैसे बिना नींव जमाए कोई मकान खड़ा नहीं हो सकता और यदि खड़ा हो भी जाए तो ठहर नहीं सकता,

उसी प्रकार बिना गायत्री के कोई तपस्या न तो पूर्ण होती है और न उसमें सफलता ही मिलती है। तप का मुल तत्त्व गायत्री में सन्निहित 'भर्ग' ही है।

चौरासी योगों में केवल गायत्री योग ही ऐसा है जिसे गृही, वैरागी सभी समान सुविधा से कर सकते हैं। इसके लिए गुरु की समीपता अनिवार्य नहीं, केवल संरक्षण से काम चल सकता है। भूल होने पर अधिक- से-अधिक इतनी हानि हो सकती है कि साधना निष्फल चली जाए। इसमें अन्य योगों की भाँति उलटे अनिष्ट का तो किसी प्रकार का कोई खतरा है ही नहीं। इसके द्वारा केवल भौतिक या केवल आध्यात्मिक ही नहीं, दोनों क्षेत्रों में समान लाभ होते हैं। साधक का जीवन सुखी बनता है और आत्मशांति भी निश्चित रूप से मिलती है।

प्राणिजगत में अगर किसी को कुछ प्राप्त हुआ है तो वह तप के कारण ही है। परिश्रम, कष्ट-सहिष्णुता, लगन, अध्यवसाय, एकाग्रता, निरंतरता की साधना, प्रयत्न-पुरुषार्थ के कारण ही लोगों को तरह-तरह की शक्तियाँ, योग्यताएँ, सामर्थ्य एवं संपदाएँ प्राप्त होती हैं। विद्यार्थी, व्यापारी, किसान, मजदूर, शिल्पी, संगीतज्ञ, चिकित्सक, नेता, साधु सभी वर्गी के लोग अपने-अपने कार्यक्षेत्र में, अपने-अपने उद्देश्य की प्राप्ति के लिए अपने-अपने ढंग से तप करते हैं। जिसका तप जितना अधिक होता है, उसी अनपात से उसे सफलता और संपन्नता मिलती है।

इतिहास बताता है कि पुरुषार्थप्रधान जातियाँ आगे बढीं और ऊँची उठीं। इसके विपरीत आलसी, विलासी, भीरु, अकर्मण्य लोग व्यक्तिगत एवं सामृहिक रूप से विनाश के गर्त में चले गए। जो वृक्ष ऋतू के प्रभावों को सहते हैं, वे दीर्घजीवी होते हैं और जिनकी सहनशक्ति निर्बल होती है, वे थोड़ी-सी सरदी-गरमी में नष्ट हो जाते हैं। इसी प्रकार तपस्वी मनुष्य ही सफल होते देखे गए हैं। यह संसार तप के आधार पर बना है और तप के आधार पर ही उसकी जीवनचर्या एवं गतिशीलता निर्भर है। जड़-चेतन सभी पर दैवी विधान के नियम समान रूप से काम कर रहे हैं।

ः \*\*\*\*\*\*\*वर्षं वर्षं ◀ \*\*\*\*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्षं ◀ \*\*\*\*

यह नियम आध्यात्मिक क्षेत्र में तो और भी व्यापक रूप से काम करता है। सृष्टि के आदिकाल से लेकर आज तक जितने भी आत्मशक्तिसंपन्न महापुरुष हुए हैं, उनकी महत्ता का एक ही कारण रहा है और वह है तप।

परमात्मा ने मनुष्य के शरीर और मन में अनेक सूक्ष्मशक्तियों के अद्भुत भंडार भर दिए हैं, उसके अणु-अणु में चमत्कारी दिव्यशक्तियों के कोश छिपे हुए हैं। यह कोश सुबुप्त अवस्था में पड़े रहते हैं। जिस प्रकार रात्रि में सब जीव-जंतु सोते रहते हैं और प्रात:काल सूर्य की गरमी फैलते ही उन सबकी निद्रा खुल जाती है—उसी प्रकार तप की गरमी से वे सुबुप्त कोश जाग्रत होते हैं और मनुष्य उन ईश्वरप्रदत्त सूक्ष्मशक्तियों के बल से सुसज्जित हो जाता है, जो चिरकाल से उसके भीतर सोई हुई पड़ी थीं।

जैसे चिड़ियों की छाती की गरमी से अंडे पकते हैं, जैसे आम के कच्चे फलों को अनाज या भूसे में पाल लगाकर उन्हें पकाते हैं, वैसे ही तप की गरमी से गुप्त मन:शक्तियों का परिपाक होता है और सुपक्व मधुर परिणामों का आविर्भाव होता है। मनुष्य के सामने दो मार्ग हैं—तप या पत। ये दोनों एकदूसरे के उलटे हैं। तप का अर्थ है ऊपर उठना, पत का अर्थ है पतित होना। जो तप नहीं करता, उसे आध्यात्मिक पतन की ओर चलना पड़ेगा और जो आत्मिक पतन से बचना चाहता है, उसे तप के लिए अग्रसर होना पड़ेगा। दोनों में से एक ही मार्ग को चुना जा सकता है।

तप के संघर्ष से ही शक्ति उत्पन्न होती है। आध्यात्मिक जगत् में भी यह नियम समान रूप से लागू होता है। मनुष्य की पाशिवक मनोवृत्तियाँ उसे नीचे की ओर, पतन की ओर ले जाती हैं। यदि उसे ऊँचा उठना है तो विशेष तत्परतापूर्वक प्रयत्न करना पड़ता है और उस विशिष्ट प्रयत्न को ही तप कहते हैं। पानी को कहीं भी छोड़िए वह नीचे की ओर ही बहेगा। उसे ऊपर की ओर ले जाना है तो विशेष प्रयत्न करना पड़ेगा। उसी प्रकार पतनोन्मुख मनोवृत्तियों को ऊर्ध्वगामी बनाने के लिए तप

ही एकमात्र उपाय माना गया है। आत्मिक तप की श्रेष्ठता का महत्त्व और माहात्म्य सर्वोपरि है।

प्राचीनकाल में राजा से लेकर प्रजा तक तप की दिशा में उत्साहपूर्वक अग्रसर होते थे। राजा अपने बालकों को गुरुकुलों में तपस्वी जीवन बिताते हुए शिक्षा प्राप्त करने के लिए वनवासी ऋषियों के सुपुर्द कर देते थे। उसी का परिणाम है कि भारतमाता की कोख से सदैव महापुरुष उत्पन्न होते रहे हैं। आज उस महानता का परित्याग करके लोग भोग और लाभ के लिए निम्न स्तर पर उतर आए हैं। उसी का फल है कि वे व्यक्तिगत और सामूहिक शांति और उन्नित से रहित होते जा रहे हैं व चिंता, कलह, पाप एवं अशांति से सारा वातावरण प्रदृषित हो रहा है।

तप एक पुरुषार्थ है जिसके द्वारा सिद्धि, शांति, समृद्धि, स्वर्ग एवं मुक्ति जैसी सफलताएँ उपार्जित की जाती हैं और पाप, ताप, विघ्न, संकट, प्रारब्ध एवं आसुरी तत्त्वों को परास्त करके अपने पौरुष का विजय-घोष किया जाता है। कहते हैं कि ईश्वर उन्हीं की सहायता करता है, जो अपनी सहायता आप करते हैं। बहादुर और उद्यमी को ही पुरस्कार मिलते हैं। ईश्वरीय कृपा और विशेष सहायता का अधिकारी वही व्यक्ति होता है, जो तपश्चर्या द्वारा अपनी प्रामाणिकता सिद्ध कर देता है।

अन्य धार्मिक क्रियाएँ करके पुण्य लाभ प्राप्त करने वाले व्यक्ति सीमित मर्यादा तक आत्मोन्नित कर लेते हैं, परंतु तपस्वी की शक्ति किसी भी सीमा या मर्यादा से बँधी हुई नहीं है। अष्टिसिद्धि, नविनिध उसके करतलगत हो सकती हैं। वह अपने को पूर्णता के अंतिम लक्ष्य तक पहुँचा सकता है और अपने तेज से अन्य अनेकों को प्रकाश एवं बल प्रदान कर सकता है। इस प्रकार हमें सतत सत्कर्म करते हुए तप के क्षेत्र में प्रवेश करना चाहिए। तप के साथ विवेक की भी आवश्यकता है। विवेक से तप की ऊर्जा को दिशा मिलती है। विवेकशीलता को धारण करके तप करना एवं ऊर्जा को विश्व-कल्याण में लगाना ही साधक का यात्रापथ है।

## यथा सूर्योदये जाते न ज्ञायन्ते निशाचराः। कथं ब्रह्मोदये जाते भ्रष्टा माया विमोहयेत्॥

जिस प्रकार सूर्योदय होने पर निशाचरों का अता–पता नहीं लगता, उसी प्रकार ब्रह्मज्ञान हो जाने पर भ्रष्टाचार की माया कहीं नहीं टिकती।



कैंसर एक ऐसी घातक बीमारी है, जिसके कारण लाखों लोग प्रतिवर्ष मर जाते हैं और जो जीवित रह भी जाते हैं. वे भी रोग से उत्पन्न पीडा और उपचार-प्रक्रिया के असहनीय दरद के कारण सतत मरणांतक कष्ट से गुजरते रहते हैं। यह बीमारी शरीर के साथ-साथ पूरे व्यक्तित्व को भारी क्षति पहुँचाती है। वैसे तो इसके उपचार की कई तकनीकें विकसित हो रही हैं, परंतु इन आधुनिक चिकित्सा विज्ञान की तकनीकों द्वारा उपचार का लक्ष्य बीमारी अथवा इसके लक्षणों की रोक-थाम तक ही सीमित है।

ये तकनीकें समग्र व्यक्तित्व में होने वाले नकसान अथवा परिवर्तन का उपचार नहीं कर पातीं। कैंसर रोगियों को शरीर के स्तर पर दरद आदि की समस्याएँ मात्र ही नहीं होतीं, वरन उन्हें मानसिक एवं भावनात्मक स्तर पर भी भारी आघात पहुँचता है। ऐसे में प्रायः रोगी चिंता, निराशा, आवेश, अवसाद, क्रोध, कुंठा, आत्महीनता जैसी विकृतियों का शिकार हो जाता है-जो उसके कैंसर से लड़ने की क्षमता को कमजोर करने और रोग को बढ़ावा देने में महत्त्वपूर्ण भूमिका निभाती हैं।

कैंसर के विषय में यह भी एक तथ्य है कि यह रोग होता तो शरीर के स्तर पर है तथा शरीर के किसी अंग विशेष में कोशिकाएँ अनियंत्रित रूप से वृद्धि करने लगती हैं और धीरे-धीरे अन्य अंग-अवयवों को प्रभावित कर अंतत: मृत्य तक पहुँचा देती हैं, परंतु कैंसर के कारणों की खोज में यह एक दूसरा तथ्य है कि केवल असंयमित खान-पान व अन्य जैविक कारण ही नहीं अपितु तनाव, अवसाद, चिंता आदि नकारात्मक मनोभावों से भी कैंसर जैसी गंभीर बीमारी पैदा हो जाती है अर्थात मन की भी इसमें महत्त्वपूर्ण भूमिका है।

आधुनिक चिकित्सा-प्रणालियाँ इस रोग के एक पक्ष अर्थात शरीर के स्तर पर उपचार व अन्य साधनायुक्त प्रक्रियाएँ तो अपनाती हैं, परंतु रोग के साथ-साथ रोगी के आंतरिक जीवन पर पड़ने वाले प्रभावों एवं नुकसान के लिए कोई समाधान प्रस्तुत नहीं कर पाती हैं।

ऐसे में आवश्यकता है कि कैंसर के उपचार हेत एक समग्र और संपूर्ण विधि की खोज की जाए, जो रोग की अवस्था एवं उपचार के दौरान उत्पन्न अन्य गंभीर समस्याओं से भी रोगी को मक्ति दिला सके। कैंसर उपचार की वर्तमान पद्धतियों के दुष्प्रभाव और रोगी की समस्याओं को ध्यान में रखते हुए देव संस्कृति विश्वविद्यालय के नैदानिक मनोविज्ञान विभाग के अंतर्गत एक महत्त्वपूर्ण शोध अध्ययन का कार्य विगत दिनों संपन्न किया गया है, जो कैंसर रोग में उपचार के दौरान व रोगजन्य समस्याओं के प्रबंधन की दिशा में एक सार्थक पहल कही जा सकती है।

\*\*\*\*\*

यह शोधकार्य सन् 2017 में शोधार्थी विकास कुमार शर्मा द्वारा श्रद्धेय कुलाधिपति डॉ॰ प्रणव पण्ड्या के विशेष संरक्षण तथा निर्देशन एवं डॉ॰ राजेश कमार व डॉ॰ गौरव गुप्ता के सह-निर्देशन में पूरा किया गया है। इस शोध अध्ययन का विषय है—'इफेक्ट ऑफ हिप्नोथेरेपी ऑन मेलिगनेंसी एंड एसोसिएटेड कन्डीशन्स' अर्थात कैंसर और इससे संबंधित लक्षणों पर हिप्नोथेरेपी का प्रभाव।

वैज्ञानिक एवं प्रयोगात्मक विधि पर आधृत इस शोध अध्ययन को पूरा करने के लिए शोधार्थी द्वारा जवाहर लाल नेहरू कैंसर हॉस्पिटल एंड रिसर्च सेंटर (JNCHRC) भोपाल, मध्य प्रदेश से 57 कैंसर रोगियों को चयनित कर शोध प्रयोग में सम्मिलित किया गया। ये सभी मरीज अस्पताल में अपना उपचार करवा रहे थे और इनकी आयु 18 वर्ष से अधिक थी। शोधार्थी द्वारा प्रयोग प्रारंभ करने से पूर्व सभी चयनित मरीजों का स्वास्थ्य परीक्षण किया गया। इस प्रयोग परीक्षण में जो शोध उपकरण प्रयुक्त किए गए, वे हैं-

(i) पी० वर्नियर (1631) द्वारा निर्मित केलिपर उपकरण जिससे ट्यूमर के आकार का मापन किया जाता है। प्रयोग में इलेक्ट्रोनिक डिजिटल केलिपर उपकरण का प्रयोग किया गया।

\*\*\*\*\*\* वर्ष ◀ \*\*\*\*\* ▶ 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ \*\*\*\*\*

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

(ii) मैक कैफ्रे एवं पजेरो (1999) द्वारा निर्मित न्यूमेरीकल रेटिंग स्केल (NRS) जिससे कैंसर रोगियों के दरद का मापन किया गया।

- (iii) मैकनैर, लोर एवं ड्रॉपलसेन (1971) द्वारा निर्मित प्रोफाइल ऑफ मूड स्टेटस-स्टैंडर्ड (POMS)। इसके द्वारा मन:स्थिति को विचलित करने वाले कारणों का मापन किया गया, जैसे—तनाव, अवसाद, क्रोध, थकान, भ्रम एवं ताकत आदि।
- (iv) इन्फ्रारेड थर्मामीटर (नान-कान्टैक्ट थर्मामीटर)। इस शोध में ओपरॉन TS-8, IR थर्मामीटर का उपयोग किया गया। इस उपकरण से कैंसर स्थान के तापमान को जाँचा गया।

परीक्षण के उपरांत शोधार्थी द्वारा चयनित रोगियों को लगभग 4 सप्ताह (15 सत्र प्रतिरोगी अर्थात चार सत्र प्रतिसप्ताह, प्रतिरोगी) लगभग एक घंटा हिप्नोथेरेपी प्रदान की गई। प्रयोग की अवधि पूर्ण होने पर पूर्व की भौति शोध उपकरणों द्वारा रोगियों का पुनः परीक्षण किया गया। प्रथम परीक्षण एवं द्वितीय परीक्षण से प्राप्त आँकड़ों का सांख्यिकीय विश्लेषण करने पर शोधार्थी ने पाया कि सम्मोहन चिकित्सा का कैंसर रोगी के दरद, तनाव, अवसाद, थकान, भ्रम, ताकत, क्रोध आदि लक्षणों पर सार्थक एवं सकारात्मक प्रभाव पड़ता है। अतः कहा जा सकता है कि कैंसर रोग से लड़ने एवं उपचार आदि से उत्पन्न समस्याओं का सामना करने में हिप्नोथेरेपी को एक प्रभावकारी एवं लाभकारी उपाय के रूप में अपनाया जा सकता है।

उल्लेखनीय है कि इस शोध अध्ययन के परिणाम में जो सकारात्मक एवं प्रभावी निष्कर्ष प्राप्त हुए हैं, उनके पीछे का मुख्य कारण प्रयोग हेतु अपनायी गई विशिष्ट चिकित्सा विधि-हिप्नोथेरेपी है। यह थेरेपी रोग एवं रोगजन्य समस्याओं पर ही नहीं, अपितु संपूर्ण व्यक्तित्व पर सकारात्मक प्रभाव डालती है। इस शोध अध्ययन के प्रयोग में शोधार्थी ने हिप्नोथेरेपी के अंतर्गत जिन विशेष प्रक्रियाओं को सम्मिलत किया है, वे सभी व्यक्तित्व की क्षमताओं को प्रभावित एवं विकसित बनाने में समर्थ कही जाती हैं।

इस चिकित्सा की पहली प्रक्रिया है—साइको एजुकेशन। इसके अंतर्गत रोगी को रोग के स्वरूप, कारणों, प्रभावों की जानकारी देने के साथ-साथ उसके उपचारात्मक पहलुओं में रोगी की भूमिका का बोध कराया जाता है। दूसरे क्रम में इन्डक्सन टेक्नीक्स आती हैं, जिनमें रोगी अपने शरीर एवं मन की गतिविधियों पर सजगता और स्व-नियंत्रण द्वारा आंतरिक स्थिरता और शांति की अनुभूति तक पहुँचता है।

तीसरे क्रम में डीपनिंग टेक्नीक है, जिसके माध्यम से रोगी और उपचारकर्ता के बीच संकेतात्मक संवाद स्थापित होता है और रोगी क्रमशः समाधि की स्थिति अर्थात चेतना की गहराई में पहुँच जाता है। अगले चरण में उपचारकर्ता थेरेपेटिक टेक्नीक्स का प्रयोग करता है। इसमें हिप्नोटिक हाइपरथर्मिया, हिप्नोटिक इम्यूनोथेरेपी, स्प्रिचुअल फेथ, दि मून मेटाफोर तथा रिजुविनेटिंग सोलर प्लेक्सेस चक्र आदि प्रक्रियाओं का हिप्नोथेरेपी तकनीकों के रूप में प्रयोग किया गया है।

इस शोध अध्ययन की उपचार-विधि एवं शोध परिणामों के आधार पर यह स्पष्ट हो जाता है कि कैंसर

## हिरण्मयेन पात्रेण। सत्यस्यापिहितं मुखम्॥

सोने के पात्र से सत्य का मुँह ढका रहता है अर्थात माया के बंधन परमात्मा को अनुभव नहीं करने देते।

जैसी भयावह बीमारी के प्रबंधन में हिप्नोधेरेपी की तकनीकें कारगर उपाय हो सकती हैं। यह चिकित्सा के समग्र स्वास्थ्य मॉडल पर आधारित विधि है, जिसका कोई नकारात्मक प्रभाव नहीं पड़ता, अपितु संपूर्ण स्वास्थ्य पर सकारात्मक और सार्थक प्रभाव पड़ता है। इस अध्ययन में शोधार्थी ने केंसर मरीजों के समग्र स्वास्थ्य प्राप्ति के उद्देश्य से हिप्नोधेरेपिक मॉडल प्रस्तुत किया है।

इसी तरह इस विशिष्ट चिकित्सापद्धित को अन्य बीमारियों एवं समस्याओं के प्रबंधन में भी अपनाया जा सकता है। इस चिकित्सा में यह भी ध्यान देने योग्य बाते हैं कि इसकी सफलता एवं सार्थकता उपचारकर्ता की विशेषज्ञता तथा रोगी का इस चिकित्सा में विश्वास और विचार-कल्पनाशक्ति को सार्थक दिशा में ले जाने की क्षमता हो, तभी सम्मोहन चिकित्सा संभव हो पाती है।



विश्व में ऐसी कितनी प्राचीन रचनाएँ हैं, जो आज के वैज्ञानिक युग में जी रहे इनसान के लिए आश्चर्य का विषय हैं कि ये कैसे बनीं व इनमें प्रयुक्त सामान कहाँ से आया तथा इनको बनाने के पीछे का मूल उददेश्य क्या था। मिस्र में निर्मित गीजा के पिरामिड इन्हीं में से एक हैं। हजारों वर्षों की गरमी-सरदी, आँधी-तुफान व भूकंप की मार खाते हुए भी वे यथावत खड़े हैं और विज्ञान के शिखर की ओर बढ रही मानवीय मेथा के लिए आज भी एक चुनौती बने हुए हैं। कई मानों में इनका अद्भुत संसार मनुष्य को विस्मित एवं रोमांचित करता है।

इनको लगभग 4500 वर्ष पुराना माना जाता है, जब मिस्र के शासक कुफू के दौर में इनका निर्माण प्रारंभ हुआ। इस लंबे दौर में न जाने कितने विदेशी आक्रांता उस भिम पर आए, उन्होंने वहाँ शासन भी किया, परंतु तब भी ये पिरामिड सबको अचंभित करते रहे तथा अपनी उपस्थिति से सबको आश्चर्यचिकत करते रहे।

वैसे विश्व में अब तक कई स्थानों पर छोटे-बडे पिरामिड मिल चुके हैं। आज से लगभग 4,000-5,000 वर्ष पूर्व विश्व के हर कोने में लगभग एक ही काल में पिरामिड बनाए गए। यह वह काल था जब मिस्र, सुमेरिया, बेबीलोनिया, मेसोपोटामिया, असीरिया आदि प्राचीन सभ्यताएँ अपने विकास के चरम पर थीं, लेकिन मिस्र के पिरामिड विश्व में अधिक प्रख्यात हुए।

आज तक मिस्र में 138 पिरामिड मिल चुके हैं, इतनी ही संख्या के विषय में अनुमान है कि वे रेत के नीचे दबे हुए हैं, लेकिन गीजा का महान पिरामिड इन सबमें सबसे विलक्षण है। बाकी छह प्राचीन आश्चर्य, काल के थपेडे खाकर लुप्तप्राय अवस्था में हैं; जबिक गीजा का पिरामिड अपनी भव्यता के साथ कुछ खरोंचें खाने के बाद भी जैसे सीना ताने खडा है।

ईसा पूर्व 2560 में बनाया गया यह पिरामिड 3,800 वर्षों तक विश्व की सबसे ऊँची संरचना रही। इसे मिस्र के सम्राट या फैरो कुफू के काल में बनाया गया था, अत: इसे कुफू पिरामिड के नाम से भी जाना जाता है। इसको मिलाकर तीन पिरामिडों की शृंखला एक साथ है। मिस्र में कायरो शहर के समीप रेगिस्तान में बने इन पिरामिडों को इजरायल के पहाड़ों से देखा जा सकता है और माना जाता है कि ये चाँद से भी दिखाई देते हैं।

प्राचीन युनानी इतिहासविद् हेरोडोटस का मानना था कि लगभग एक लाख श्रमिकों ने 20 वर्ष के काल में इन्हें बनाकर खड़ा किया था। कालक्रम में लुटेरों ने इनमें रखे गए अधिकांश खजाने पर हाथ साफ कर लिया। सन् 1880 में पहली खुदाई में पुरातत्त्वविद् इनका मात्र अनुमान ही लगा पाए। इनमें राजा-रानी के लिए बनाए गए तहखानों में रखी गई मिमयाँ भी न मिल सर्की। मालूम हो कि खोज के आधार पर पिरामिड में तीन तहखाने मिले हैं--आधार तहखाना, रानी का तहखाना और राजा का तहखाना, जिन्हें माना जाता है कि राजा-रानी के शव-संरक्षण के लिए इन्हें बनाया गया था। इन पिरामिडों में कुल कितने तहखाने हैं, इसे अभी तक कोई भी नहीं जानता।

यह माना गया कि इन्हें उस काल के राजाओं की कब्र के रूप में तैयार किया गया था, जिसमें उनकी ममी के साथ उनके खाने-पीने की आवश्यक वस्तुएँ, नाव, भोजन, इत्र, आभूषण को साथ रखा जाता था। यहाँ तक कि सेवक-सेविकाओं के अवशेष तक उनके आस-पास पाए गए हैं। प्राचीन मिस्र में विश्वास था कि ये सब चीजें मरने के बाद स्वर्ग तक की यात्रा में मृतात्मा का साथ देंगी व उसकी मरणोत्तर यात्रा सुखद होगी।

गीजा का महान पिरामिड अपनी कई विशेषताओं के आधार पर आज भी विश्व का प्रमुख प्राचीन आश्चर्य है। एक तो इसका आकार बहुत बड़ा है। यह पिरामिड लगभग 450 फीट ऊँचा है। इसकी मूल ऊँचाई 481 फीट थी, जिसका शीर्ष भाग ढहने के कारण इसकी ऊँचाई 31 फीट कम हो गई है। यह लगभग 23 लाख चूने के 5 से 10 टन भारी पत्थरों से बना है। इसमें प्रयुक्त कुछ पत्थरों का भार तो 40 टन तक है। इसमें अंदर ग्रेनाइट पत्थरों का भी प्रयोग हुआ है।

इतने भारी और इतने सारे पत्थर रेगिस्तान में कहाँ से लाए गए, यह भी एक बड़ा आश्चर्य है। फिर इनको एक के ऊपर एक करके इस सफाई के साथ किस तरह से जोडा गया

जुन, 2021 : अखण्ड ज्योति

\*\*\*\*\*

\*\*\*\*

\*\*\*\*\*

कि एक सटीक तिकोने आकार में परा ढाँचा खड़ा हो गया— यह भी एक बड़ा आश्चर्य है। इतने भारी पत्थरों को ऊँचाइयों तक किस मशीन से ले जाया गया होगा. यह भी चिकत करने वाला है, क्योंकि उस समय तक पहियों एवं आज की तरह की भारी क्रेनों का आविष्कार नहीं किया गया था।

हालाँकि इन पिरामिडों तक परी पहुँच बाहरी दनिया की कभी भी नहीं रही। सीमित काल तक ही कुछ प्रातात्त्विक एवं वैज्ञानिक प्रयोग यहाँ हुए हैं। इतने भर से इन पर शोध कर रहे विशेषज्ञ एवं वैज्ञानिक पिरामिड से जुड़े रहस्यों को लेकर रोमांचित हैं और अभी तक इन पिरामिडों से जड़े कई रोचक तथ्य सामने आ चके हैं।

पिरामिड के आंतरिक कक्षों में तापमान 20 डिगरी के आस-पास बना रहता है: जबिक बाहर गरमी में रेगिस्तान 50 डिगरी के तापमान तक तप रहा होता है। एक तरह का वातानुकुलित वातावरण पिरामिड के अंदर तैयार किया गया है। साथ ही अंदर प्रवेश की सरंगों में कोई प्रकाश की व्यवस्था नहीं है।

यह एक स्वाभाविक प्रश्न है कि प्राचीनकाल में मिस्रवासी अंदर प्रवेश कैसे करते रहे होंगे? यदि कोई मशाल या दीये का उपयोग होता तो दीवारों पर कालिख के निशान अवश्य होते, लेकिन ऐसा कुछ भी वहाँ नहीं दिखता। क्या उस समय सौरचालित या कोई अन्य उपकरण थे, जिनके सहारे इन अँधेरी सुरंगों में प्रवेश किया जाता था-यह प्रश्न आज भी अनस्लझा बना हुआ है।

गीजा के तीनों पिरामिड एक नक्षत्र के तीन तारों की तरह एकदूसरे की सीध में हैं। ओरियन नक्षत्र के तीन तारे अल्निटक, अल्निलम और मिंटक इन तीनों पिरामिडों के साथ सरेखित हैं. जो स्वयं में एक रहस्यमयी तथ्य है। इन पिरामिडों का निर्माण पथ्वी के पर्वी, पश्चिमी, उत्तरी एवं दक्षिणी अक्षांशों के मिलान बिंदु पर हुआ है, जो इन्हें पथ्वी के केंद्र में स्थापित करता है। शन्य की खोज के बहुत पहले ऐसी उच्चस्तरीय खगोल गणना किस तरह से संभव हुई. चिकत करती है। कुछ विशेषज्ञों का मानना है कि मिस्रवासियों को यह जान भारत से प्राप्त हुआ था।

कुछ लोगों का मानना है कि इन पिरामिडों की वृहद एवं अदुभृत संरचना मात्र कब्र के उदुदेश्य से बनी हुई नहीं हो सकती। ये ऊर्जा निर्माण के केंद्र थे। इसके संकेत भी किन्हीं पिरामिडों के भित्तिचित्रों में मिल रहे हैं। कछ लोगों का तो यहाँ तक मानना है कि अन्य ग्रहों के विकसित प्राणियों ने भी इन्हें बनाने में अपनी भूमिका का निर्वहन किया है। कछ पिरामिडों के भित्तिचित्रों में कछ विचित्र-सी आकृतियाँ इस ओर संकेत भी करती हैं। कुछ आकृतियाँ तो उडनतश्तरियों जैसी दिखती हैं।

जो भी हो. विश्व का यह प्राचीन आश्चर्य आज भी अपनी भव्य उपस्थिति के साथ पर्यटकों एवं दर्शकों को विस्मित करता है, जिसके कछ रहस्य प्रकाशित हो चके हैं तथा बहुत कुछ का सुलझना अभी शेष है तथा इस दिशा में खोजें निरंतर जारी हैं। एक बात स्पष्ट हो चुकी है कि पिरामिड ब्रह्मांडीय ऊर्जा को समाहित करने वाली संरचना हैं, जिसके कारण इनके अंदर एक ऊर्जायुक्त वातावरण तैयार हो जाता है, जो जीवित या मृत, जड या चेतन-हर तरह की वस्तु के ऊपर अपना सकारात्मक प्रभाव डालती है। इस विशेषता के आधार इन पिरामिडों को विशिष्ट उपासना-केंद्रों के रूप में भी समझा जाने लगा है। अपनी स्थापना के हजारों वर्ष बाद भी ये पिरामिड आज भी हमारे लिए रहस्य ही हैं।

## अखण्ड ज्योति पत्रिका हेतु बैंक खातों का विवरण

Beneficiary -Akhand Jyoti Sansthan I.F.S. Code Account No. SBIN0031010 51034880021 S.B.I. Ghiya Mandi Mathura P.N.B. 1838002102224070 Chowki Bagh Bahadur, Mathura PUNB-0183800 144102000000006 IOBA0001441 I.O.B. Yug Nirman Tapobhoomi, Mathura

## विदेशी धन बैंक में सीधे जमा न करें, डाफ्ट द्वारा भेजें।

जमा रसीद की प्रति एवं विवरण ई-मेल, पत्र द्वारा भेजें; अन्यथा राशि का समायोजन नहीं हो पाएगा।

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति



के संस्कार शन्य होते ही हम अपने आत्मलोक में प्रवेश पा सकेंगे।

\*\*\*

श्रीरामकष्ण परमहंस जी अपने शिष्यों से कहा करते थे कि कलकत्ता से बनारस की ओर जाते ही कलकत्ता पीछे छटता जाएगा। कलकत्ता से बनारस की ओर जितना अधिक बढते जाओगे, कलकत्ता 'उतना ही पीछे छटता जाएगा और बनारस पहुँचते ही, बनारस में प्रवेश पाते ही कलकत्ता परी तरह से पीछे ही छट जाएगा। दरअसल यह संसार से भगवान की ओर बढते जाने की यात्रा है।

संसार जितना पीछे छटता जाएगा, हम भगवान के उतने ही करीब पहँचते जाएँगे। संसार के प्रति, विषयभोगों के प्रति हमारी आसक्ति जितनी कम होती जाएगी, भगवान के प्रति हमारा प्रेम उतना ही प्रगाढ होता जाएगा. प्रबल होता जाएगा। मन के पार जाना आसान नहीं तो असंभव भी नहीं है। इसलिए जब अर्जन ने गीता में भगवान से पछा-''भगवन् ! वाय् से अधिक वेगवान, गतिमान, चंचल मन को वश में कैसे किया जा सकता है।'' तब भगवान ने कहा-''मन निस्संदेह चंचल है, पर अभ्यास व वैराग्य के द्वारा इसे वश में किया जा सकता है।'' वैराग्य के अभ्यास से संसार के प्रति हमारी आसक्ति कम होती जाती है और अंतत: यह आसक्ति समाप्त ही हो जाती है। हमें नित्य-अनित्य. सत्य-असत्य का बोध होने लगता है। तब हम अपनी मंजिल के करीब पहुँचते जाते हैं।

जब हम किसी वायुयान में सफर करते हैं, तब उस गतिमान वाययान में बैठे हुए हम देखते हैं कि कई शहर पीछे छटते जा रहे हैं. कई निदयाँ रास्ते में आई और ओझल हो गई। रास्ते में कई सागर-महासागर आए और अदृश्य हो गए। वे पीछे रह गए, वे पीछे छूट गए। कई वनक्षेत्र आए, पर्वत-शृंखलाएँ आई और अदृश्य हो गई, ओझल हो गई। कभी घोर अँधेरी रात आई और चली गई। कभी भोर हुआ और सूर्य का उजाला प्रकट हुआ और इस प्रकार इन सबको देखते हुए, उन सबके बीच से, ऊपर से गुजरते हुए हम आगे बढते गए, आगे बढते ही रहे। और अंतत: हमारा वायुयान अपने गंतव्य को पहुँचते ही हवाई पट्टी पर उतरने को तैयार हुआ। वायुयान के उतरते ही हम अपने गंतव्य तक उतर आते हैं। हम गंतव्य तक पहुँचते ही प्रसन्न हो उठते हैं।

इसी प्रकार ध्यान के यान पर सवार होकर, ध्यान से होकर, ध्यान से गुजरकर हम भी आत्मलोक की यात्रा पर निकल पडते हैं। हम अपने ही अंदर की यात्रा पर, अंतर्जगत की यात्रा पर निकल पड़ते हैं। ब्रह्म का ध्यान करते-करते आत्मा ब्रह्म में लीन होती जाती है. डबती जाती है और हमें कई दुश्य-परिदुश्य दिखाई पडने लगते हैं, पर उन दुश्यों के प्रति अब हमारी कोई आसक्ति नहीं रह जाती: क्योंकि तब हम मात्र द्रष्टा रह जाते हैं. इसलिए कोई भी दश्य, कोई भी विषयभोग हमारे भीतर कुछ हलचल नहीं पैदा कर पाता। तब हम जगत के प्रपंच को साक्षी भाव से देखते हैं।

जगत के खेल को देख तो अवश्य रहे हैं. पर खिलाडी बनकर नहीं, द्रष्टा बनकर: क्योंकि हम अब तटस्थ जो हो गए। खेल में हार हो या जीत हो, अब इसकी परवाह ही कहाँ रही। हर्ष हो या विषाद हो, मान हो या अपमान हो इसकी चिंता ही कहाँ रही। इसका भान ही कहाँ रहा। कई दुश्य आए और अदुश्य हुए। चित्त में दफन कई जन्मों के संस्कार दश्यमान हुए और अदश्य भी।

अब हम किसी दुश्य में, किसी क्रिया में बँध नहीं रहे: क्योंकि हमारा हर कर्म ही निष्काम हो गया। हम अब दर्शक नहीं, द्रष्टा हो गए। भोगों के बीच रहकर भी अभोगी हो गए। कर्म करते हुए भी निष्काम हो गए। हमारे चित्त के सारे संस्कार एक-एक कर पीछे छुटते जा रहे। वैसे ही, जैसे उड़ते हुए वायुयान में बैठे व्यक्ति के सामने सारे दृश्य पीछे छटते जाते हैं। जिन भोग पदार्थों को देखकर कभी चित्त सागर में बडी-बडी लहरें उठा करती थीं, वे सारी लहरें अब एक-एक कर शांत होने लगी हैं।

ध्यान में डबी हुई आँखों से हम देख रहे हैं कि हम कैसे विशाल चित्त सागर को पार करते हुए अपने हृदय में प्रवेश कर रहे हैं। हम अपने आत्मलोक में प्रवेश कर रहे हैं। हमारा मन भी अब शुन्य में विलीन होने लगा है। फिर हम देखते हैं कि हमारे हृदय की गंभीर शांति में एक अग्नि जल रही है। यही है हमारे अंतस् में रहने वाले भगवान का दिव्य अंश, हमारी सत्य सत्ता, हमारी आत्मा। यही है हमारा आत्मलोक, जिसके अनंत क्षितिज में कोटिश: सूर्य, चंद्र, तारे जगमगा रहे हैं। तब हम महसूस करेंगे कि हमारे हृदयलोक में, आत्मलोक में पूरा ब्रह्मांड ही समाया हुआ है।

यह अंतरिक्ष, आकाश, यह सारा ब्रह्मांड हमारी ही आत्मा का विस्तार है। हृदय में करुणा व प्रेम की अखंड अमृतधाराएँ बह-बहकर सागर-महासागर का रूप ले रही हैं। सागर की उन लहरों पर हमारी आत्मा का पूर्ण प्रकाश,

पूर्ण चंद्रमा बनकर छिटक रहा है। हमारी आत्मा का प्रकाश सूर्य की तरह ज्योतिर्मय रूप में हमारे हृदयाकाश में प्रकट हो चला है।

हमारे हृदय में जलने वाली छोटी-सी अग्निशिखा ही सूर्य बनकर जगमगा रही है। यही है अग्निरूप आत्मा का सूर्य रूप परमात्मा में पूर्णतः विलय, विसर्जन व विश्राम। यही है आत्मा का परमात्मा से मिलन। साधक के लिए, ध्याता के लिए यह क्षण, यह पल बड़ा ही आनंददायी है, आह्लादकारी है, यही समाधि है, मोक्ष है, मुक्ति है, कैवल्य है, निर्वाण है, यही आत्मसाक्षात्कार व ईश्वरसाक्षात्कार है।

यही ध्यान का अंतिम पड़ाव व परिणित है। यही अंतर्जगत की यात्रा का अंत है। यही अंतिम पड़ाव व परिणित है। यही अपनी आत्मा में सत्-चित्-आनंदस्वरूप भगवान के होने की अनुभूति है। और इसी अनुभूति में आनंद है, परमानंद है, ब्रह्मानंद है।

यह अनुभूति उन ऋषि-मुनियों की है, योगियों की है, ज्ञानियों की है, भक्तों की है, साधकों की है, तपस्वियों की है, जिन्होंने ब्रह्म का सतत चिंतन करते हुए, ध्यान करते हुए अपनी आत्मा में ही ब्रह्म की अनुभूति की, परम आनंद की अनुभूति की। अस्तु यह एक अनुभूत सत्य है। यह जाँचा व परखा गया मार्ग है। यह मार्ग हमारे लिए भी सुलभ है, सहज है। ब्रह्म का निरंतर ध्यान करता हुआ कोई भी साधक इसकी अनुभूति कर सकता है। जैसा कि संत कबीर ने अपने प्रस्तुत दोहे में कहा है—

लिखा लिखी की है नहीं, देखा देखी की बात। दुलहा दुलहिनि मिलि गए, फीकी परी बरात॥ तू कहता कागद की लेखी, मैं कहता आँखिन की देखी॥

अर्थात यह कोई लिखी हुई नहीं, बल्कि देखी हुई बात है कि सतत चिंतन व ध्यान से जीवात्मा परब्रह्म परमात्मा की अनुभृति कर सकती है। तुम कागज पर लिखी बातें कहते हो, पर मैं तो वही कहता हूँ, जिसे मैंने अपनी आँखों से देखा व अनुभव किया है।

एक साधक 20 वर्षों तक तपस्या करने के पश्चात अपने गाँव पहुँचा तो उत्सुक गाँववासियों की भीड़ एकत्र हो गई। किसी ने पूछा कि इतने वर्ष तपस्या करने के बाद तुम्हें क्या सिद्धियाँ प्राप्त हुईं। साधक सिद्धियों के अभिमान में था, सो बोला कि अभी तुम्हें चमत्कार दिखाता हूँ। उसने अपनी अंजिल में जल लेकर एक चिड़िया पर छिड़का तो देखते-देखते चिड़िया के प्राण निकल गए। साधक ने उसके समीप जाकर एक मंत्र बोला और चिड़िया पंख फड़फड़ाती दूर उड़ गई।

साधक की माँ वहाँ खड़ी थी। उसने उससे पूछा—''ये बताओ कि यह बाजीगरी दिखाकर तुम्हें क्या लाभ हुआ ? 20 वर्षों में तेरी राह देखते-देखते तेरे पिताजी की मृत्यु हो गई। मैं वर्षों से अपाहिज का जीवन जी रही हूँ, पर तेरा सहारा न मिल सका। यदि इतने वर्ष तूने उन लोगों की सेवा-सहायता में लगाए होते, जो तुझ पर निर्भर थे तो संभवतया तू कुछ पुण्य का अधिकारी होता।'' साधक का मिथ्या अभिमान चूर हो चुका था।

## -253 तांओं के प



(श्रीमदभगवदगीता के दैवासरसम्पद्विभागयोग नामक सोलहवें अध्याय की ग्यारहवीं किस्त)

[ श्रीमद्भगवदगीता के सोलहवें अध्याय के दसवें श्लोक की व्याख्या इससे पूर्व की किस्त में प्रस्तुत की गई थी। इस श्लोक में श्रीभगवान कहते हैं कि आस्री वृत्ति वाले मनष्य दंभ, मान और मद से युक्त होकर, कभी न पूर्ण हो सकने वाली कामनाओं का आश्रय लेकर, अपवित्र व्रतों को धारण करके, मोहवश दराग्रहों को धारण करते हुए संसार में विचरण करते हैं। इस श्लोक के माध्यम से श्रीभगवान अर्जन को आसरी प्रवृत्ति वाले व्यक्तियों के लक्षणों को और भी विस्तार से समझाते हैं। वे कहते हैं कि आसरी वृत्ति वाले मनुष्य दंभ, मान एवं मद से युक्त होते हैं। जो हमारे पास न हो, परंतु उसके होने का अभिमान हो तो ये भाव 'दंभ' कहलाता है। अपने आप को श्रेष्ठ, विशिष्ट मानने का भाव 'अभिमान' कहलाता है और स्वयं के सौंदर्य, धन, पद, प्रतिष्ठा, ऐश्वर्य इत्यादि के ऊपर निरंतर गर्व और अहंकार करने का भाव 'मद' कहलाता है। इन तीनों में से यदि एक ही अवगुण मनुष्य के व्यक्तित्व में हो तो उसका पतन सुनिश्चित हो जाता है एवं यदि तीनों ही अवगुण एक साथ मनुष्य के भीतर जा जाएँ तो उसका व्यक्तित्व कितना रुग्ण और विकत हो जाएगा, इसकी कल्पना सहज ही संभव है।

जिस व्यक्ति के पास दंभ, मद एवं मान से युक्त व्यक्तित्व होता है—ऐसा व्यक्ति जीवन में कोई प्रगति नहीं कर पाता; क्योंकि उसकी स्वयं की गलितयों को देखने की, उनको सधारने की एवं अच्छी व सच्ची शिक्षाओं पर अमल करने की क्षमता समाप्त हो जाती है। ऐसा व्यक्ति सदा स्वयं को सही एवं दूसरों को गलत मानता है। ऐसा व्यक्ति फिर कभी न पूर्ण होने वाली कामनाओं के पीछे स्वयं भटकता तथा दूसरों को भटकाता चलता है। कामनाएँ कभी पूरी नहीं हो सकतीं और न कभी पूरी की जा सकती हैं; क्योंकि उनका स्वभाव ही कभी पूर्ण न होने का है। इसीलिए ऐसे व्यक्ति मिथ्याचरण एवं दुराग्रह के शिकार हो जाते हैं। ऐसे आसुरी वृत्ति वाले मनुष्य जिनके व्यक्तित्व के केंद्र में अहंकार है, परिधि में कभी पूरी न हो सकने वाली कामनाएँ हैं — ये इसी दुराग्रह में पड़े रहते हैं कि यही जीवन है। इसीलिए वे सदा असंतुष्ट, द:खी एवं त्रस्त बने रहते हैं।]

इसके बाद भगवान श्रीकृष्ण अपना अगला सूत्र कहते हैं--

चिन्तामपरिमेयां च प्रलयान्ताम्पाश्रिताः। कामोपभोगपरमा एतावदिति निश्चिताः ॥11॥ शब्दविग्रह—चिन्ताम्, अपरिमेयाम्, च, प्रलयान्ताम्,

उपाश्रिताः, कामोपभोगपरमाः, एतावत्, इति, निश्चिताः।

शब्दार्थ-मृत्यु पर्यंत रहने वाली (प्रलयान्ताम्), असंख्य ( अपरिमेयाम् ), चिंताओं का ( चिन्ताम् ), आश्रय लेने वाले ( उपाश्रिता: ), विषयभोगों के भोगने में तत्पर रहने वाले (कामोपभोगपरमा: ), और (च), इतना ही सुख है ( एतावत् ), इस प्रकार ( इति ), मानने वाले होते हैं (निश्चिताः)।

अर्थात वे मृत्युपर्यंत रहने वाली अपार चिंताओं का आश्रय लेने वाले. पदार्थों का संग्रह एवं विषयभोगों को भोगने में तत्पर रहने वाले और 'यही सुख है ' ऐसा मानने वाले होते हैं। जिन्होंने अपने जीवन का मूल ध्येय भोगों को भोगना ही बना लिया हो, ऐसे आस्री स्वभाव वाले लोग असंख्य चिंताओं का आश्रय लिए हुए होते हैं; क्योंकि भोगों को भोगने का कभी कोई अंत नहीं।

एक कामना पूर्ण नहीं हो पाती कि नई कामना की पर्ति की चिंता व्यक्ति को सताने लगती है। ऐसी कामनाओं का जीवन भर अंत नहीं होता. यहाँ तक कि ऐसी कामनाएँ जीवनपर्यंत यानी मृत्यु के बाद भी इन मनुष्यों का साथ नहीं छोड़तीं और ऐसे लोग मृत्यूपरांत अधोयोनियों में, प्रेत-पिशाच बनकर अपनी कामनाओं की पूर्ति की इच्छा लिए भटकते ही रहते हैं। ऐसा करने के पीछे, बार-बार दु:ख मिलने के बाद भी, बार-बार कामनाओं की अपूर्णता अनुभव करने के बाद भी उन्हीं के पीछे भटकते रहने के पीछे उनका कारण यह होता है कि वे इसी को जीवन या इसी को सुख मान बैठते हैं। यही उनकी मूल मान्यता बन जाती है कि जीवन का जो भी सार है, वो इतना ही है, यही जीवन का सख है और इसलिए उनके जीवन की दौड इन्हीं चंद उद्देश्यों के इर्द-गिर्द घुमती रहती है।

श्रीभगवान यहाँ एक बहुत मूल्य की बात कहते हैं। वे कहते हैं कि ऐसा व्यक्ति फिर पदार्थ की खोज में और पदार्थ के संग्रह में लग जाता है। दैवी संपदा से यक्त व्यक्ति इनकी निस्सारता से परिचित होता है, वह जानता है कि ये सब व्यर्थ हैं, इसीलिए फिर उसके जीवन की गति पदार्थ संग्रह की ओर न लगकर चेतना के परिमार्जन में लग जाती है। इसके विपरीत जो व्यक्ति अपने आप को खोज नहीं रहा है, या खोजना नहीं चाहता है, जिसके जीवन की दिशा चेतना की ओर नहीं है तो वह पदार्थ खोजने चल पड़ता है।

इस जगत में अस्तित्व दो ही तत्त्वों में विभाजित है-चेतना या पदार्थ। चेतना की ओर चलने वाले आत्मानुसंधान, आत्मसाक्षात्कार के पथ पर चल निकलते हैं और पदार्थ की ओर चलने वाले कभी न पूर्ण होने वाली कामनाओं की तुष्टि के लिए बढ़ चलते हैं। इसीलिए चेतना के, ईश्वर के अस्तित्व को नकारने वाले आसुरी प्रवृत्ति के मनुष्य फिर पदार्थ का संग्रह करने निकल पडते हैं।

जो व्यक्ति पदार्थ के संग्रह को सत्य मानता हो उसके चिंतन से धर्म, न्याय, नीति जैसी सोच विदा हो जाती है. फिर उसको यही लगता है कि येन-केन प्रकारेण ज्यादा-से-ज्यादा पदार्थ इकट्ठा कर लूँ। यदि भाव ऐसे हों तो किसी-न-किसी से तो छीनना ही पड़ता है। पदार्थों का संग्रह दूसरे के साथ अनीति किए बिना, दूसरे का शोषण किए बिना संभव ही कहाँ है?

ऐसा व्यक्ति जाने-अनजाने हिंसा के पथ पर बढ चलता है। उसके हृदय के दया, करुणा, मानवता के भाव धीरे-धीरे शष्क एवं मंद पडने लगते हैं। वृत्तियाँ कठोर एवं क्रर होने लगती हैं; क्योंकि अब चिंतन में बाँटने का स्थान बटोरने ने ले लिया है।

सिकंदर के जीवन की कथा आती है कि जब वो पुरु के साथ हए युद्ध में नैतिक दुष्टि से एक तरह से परास्त होकर वापस युनान को लौट रहा था, तब उसकी सेना की स्थिति बहुत विषम हो चली थी। सारे सैनिक थक चुके थे। मानसिक रूप से क्लांत एवं परेशान थे। कई घायल थे, अनेकों मारे जा चुके थे। जो शेष थे, वे भी जैसे-तैसे ही लौटने का प्रयत्न कर रहे थे। मार्ग में एक वृद्ध महिला का घर पड़ा तो सिकंदर के सेनापित ने उससे प्रार्थना की कि कुछ लोगों को भोजन वो महिला करा दे।

उस वृद्ध महिला को यह पता न था कि ये सिकंदर की सेना के लोग हैं-उसने तो दयावश भोजन तैयार करना शुरू कर दिया। भोजन तैयार होने पर वो इनको परोसने लगी। सिकंदर के सेनापित को लगा कि यदि वो इस वृद्ध महिला को ऐसा परिचय दे कि ये विश्वविजेता सिकंदर हैं तो संभव है कि महिला और भी ज्यादा ध्यान के साथ उनको भोजन कराए।

इस सोच के साथ उसने सिकंदर का परिचय उससे कराया। यह जानते ही कि वो बीच में बैठा व्यक्ति सिकंदर है. वो महिला रोटियाँ परोसना छोडकर घर के अंदर चली गई और अंदर से कुछ सोने के सिक्के लाकर सिकंदर की थाली में उसने डाल दिए।

सिकंदर आश्चर्यमिश्रित स्वर में बोला—''अरे! मुझे रोटियाँ ही दे देती माँ। ये सिक्के क्यों दिए?'' वो वृद्ध महिला बोली—''बेटा! तेरा पेट यदि रोटियों से भर जाता तो तु इन सिक्कों के लिए मारा-मारा क्यों घूमता? तुझे वो ही दिए हैं, जिनसे तेरा पेट भर जाए।"

आस्री वृत्ति वाले ऐसे ही पदार्थों के संग्रह को अपने जीवन का ध्येय बना लेते हैं। उनका संग्रह करना, उन्हीं कामनाओं की पूर्ति में जीवन को लगाना और उन्हीं विषयभोगों को पूर्ण करने के लिए तत्पर रहना, ऐसी उनकी मान्यता होती है। साथ ही वे ये भी सोचते-समझते हैं कि इतना ही करने में जीवन का सुख है, ये ही कामनाएँ फिर उनको मृत्युपर्यंत सताती हैं और वे सदा असंतुष्ट ही बने रहते हैं।

प्रत्याहार पातंजल योगसूत्र में साधना का एक महत्त्वपर्ण सोपान है। देखा जाए तो योग का वास्तविक शुभारंभ यहीं से होता है; क्योंकि इससे पूर्व के चरण योग की प्राथमिक तैयारी के होते हैं. जिनके अंतर्गत, यम-नियम के माध्यम से अपने विचार एवं व्यवहार की स्थिरता एवं संतुलन को साधा जा रहा होता है, वहीं आसन-प्राणायाम के माध्यम से तन-मन एवं प्राण का स्थिर एवं स्वस्थ आधार तैयार होता है। इस तैयारी के बाद मन को बाहरी विषयों से समेटते हुए उसी एक तत्त्व, उसी परम सत्य, आत्मतत्त्व की ओर अंतर्मुख किया जाता है। मन को अंतर्मखी बनाने की यह प्रक्रिया ही प्रत्याहार है, जिसके उपरांत धारणा-ध्यान का क्रम आता है।

प्रत्याहार-प्रति एवं आहार शब्द से मिलकर बना हुआ है। प्रति का अर्थ है विपरीत अर्थात इंद्रियों के जो विषय या आहार हैं. इंद्रियों को उनके विपरीत कर देना प्रत्याहार है। इस तरह प्रत्याहार का अर्थ इंद्रियों को विषयों से पीछे खींचना या हटाना भी हुआ। पातंजल योगसूत्र में महर्षि पतंजिल के अनुसार-अपने विषयों के संबंध से रहित होने पर इंद्रियों का जो चित्तस्वरूप में तदाकार-सा हो जाता है, वह प्रत्याहार है। स्वामी विवेकानंद के शब्दों में--यदि तुम चित्त को विभिन्न आकृतियाँ धारण करने से रोक सको, तभी तुम्हारा मन शांत होगा और इंद्रियाँ भी मन के अनुरूप हो जाएँगी। इसी को प्रत्याहार कहते हैं। इस तरह प्रत्याहार इंद्रियों का विषयों से विमुख होना है, अपने बहिर्मुखी विषय से पीछे हटकर अंतर्मुखी होना है।

युगऋषि पं0 श्रीराम शर्मा आचार्य के शब्दों में, इंद्रियों का विषयों से अलग होना ही प्रत्याहार है। जिस समय साधक अपने साधनाकाल में इंद्रियों के विषयों का परित्याग कर देता है और चित्त को अपने इष्ट में एकाकार कर देता है, तब उस समय जो चिंतन इंद्रियों के विषयों की तरफ न जाकर चित्त में समाहित हो जाता है, वही प्रत्याहार सिद्धि की पहचान है। यह क्रमिक रूप से साधना-पथ पर आगे बढ़ते हुए घटित होता है।

जब यम, नियम, आसन, प्राणायाम की क्रिया द्वारा अभ्यास करते-करते मन एवं समस्त इंद्रियाँ परिष्कत हो जाती हैं, तत्पश्चात इंद्रियों की बाह्य वृत्ति को सब ओर से हटाकर व एकत्र करके मन में लय करने के अभ्यास को प्रत्याहार कहा जाता है। जहाँ-जहाँ भी इंद्रियाँ जाती हैं, वहाँ-वहाँ से इंद्रियों को लौटाकर मन को अंतर्मखी करने का अभ्यास किया जाता है। पूज्य गुरुदेव के शब्दों में, प्रत्याहार की सिद्धि के पश्चात इंद्रियजीत होने के लिए योगी को फिर अन्य किसी साधन की आवश्यकता नहीं रह जाती। महर्षि व्यास के अनुसार, चित्त की एकाग्रता होने पर विषयों की ओर इंद्रियों की जो अप्रवृत्ति है अर्थात विषय संयोग-शुन्यता है, वही इंद्रियजय है।

दैनिक जीवन में व्यक्ति जहाँ खड़ा है. वहीं से प्रत्याहार का अभ्यास करते हुए योग-साधना के पथ पर आगे बढ सकता है। व्यावहारिक जीवन में उपवास एवं मौन जैसे व्रत प्रत्याहार के ही अभ्यास हैं: क्योंकि तब इंद्रियों को उनके आहार से वंचित किया जाता है। इन व्रत-साधनाओं का उद्देश्य शरीर, मन व इंद्रियों को भूखा मारना नहीं होता, बल्कि गलत अभ्यास के कारण विषयों के प्रति इनकी अत्यधिक संलिप्तता एवं आसिक्त पर अंकुश लगाना होता है, जो गलत आदतों के रूप में, किसी लत की तरह व्यक्ति के जीवन को भीतर से खोखला कर रही होती हैं। अपने विवेक के आधार पर साधक वहिर्मुख इंद्रियों व मन को अनुशासित करता है और अपना नियंत्रण स्थापित करता है।

आज संचार क्रांति के युग में जब भोगवाद की आँधी में व्यक्ति तिनके की भाँति उड़ रहा हो, विषयभोगों में आकंठ संलिप्त हो, ऐसे में प्रत्याहार का महत्त्व बढ़ जाता है। स्मार्ट फोन अपनी कई तरह की उपयोगिता के बावजूद अपने मायावी स्वरूप के कारण एक बहुत बड़ी चुनौती एवं समस्या के रूप में सामने खड़ा है। बच्चा हो या बूढ़ा, युवा हो या किशोर, स्त्री हो या पुरुष सभी इसकी जकड़न में हैं और धड़ल्ले के साथ इसका उपयोग कर रहे हैं। स्थिति यह आ चली है कि अधिकांश व्यक्ति इसके बिना रह नहीं पाते।

इसके अत्यधिक उपयोग के साथ इसका दरुपयोग जीवन के सुख-शांति एवं संतुलन को छीन रहा है तथा व्यक्ति कई तरह की विकृतियों का शिकार हो रहा है।

अत्यधिक उपयोग के चलते व्यक्ति के स्वास्थ्य पर इसका प्रतिकृल प्रभाव पड रहा है। लगातार टकटकी लगाकर फोन की स्क्रीन देखते रहने से आँखें शुष्क होने लगती हैं। इससे एक तो व्यक्ति की आँखें कमजोर होती हैं. साथ ही उसकी स्मरणशक्ति एवं एकाग्रता क्षय होने लगते हैं। मन की अस्थिरता एवं चंचलता बढ जाती है। जीवन के दैनिक कार्य एवं कर्त्तव्य भी तब सही ढंग से नहीं निभ पाते। आपसी संबंधों में कई तरह की विसंगति का भी यह कारण बनता है। कौन, किस बात के लिए क्यों उखड़ा हुआ है, रूठा हुआ है, इसका भी अनुमान लगाना कठिन हो जाता है और व्यक्ति भनावश्यक तनाव. चिंता एवं दुविधा की अवस्था में रहता है।

आज स्मार्ट फोन की गिरफ्त में आ चुके लोगों को इससे बाहर निकालने के लिए डिजिटल डिटोक्स की बातें हो रही हैं और इसके कई केंद्र खुल चुके हैं। इनमें चल रहे उपचारों को योग की भाषा में प्रत्याहार की प्रक्रिया कह सकते हैं। आप चाहें तो अपने घर पर अपने फोन पर कुछ सप्ताह तक इंटरनेट सुविधा को बंद कर या इसका सीमित उपयोग कर इस तरह का प्रयोग कर सकते हैं। यदि कोई संवाद करना ही हो तो मोबाइल के मैसन्जर के माध्यम से कर सकते हैं या मेल के माध्यम से आवश्यक कार्य निपटा सकते हैं।

स्मार्ट फोन पर बिखराव एवं तनाव का कारण बनने वाले सोशल मीडिया एप्स को सामयिक रूप से निष्क्रिय भी कर सकते हैं। अधिक आवश्यक हो तो अपने कंप्यूटर सिस्टम पर महत्त्वपूर्ण कार्यों को निपटा सकते हैं। आवश्यकता पड़ने पर इन एप्स को अस्थायी रूप से चाल कर सकते हैं और हर पल अनावश्यक सूचनाओं की बाढ के दबाव से बच सकते हैं।

प्रत्याहार का यह प्रयोग आपके शारीरिक एवं मानसिक स्वास्थ्य की दुष्टि से बहुत उपयोगी साबित होगा। दो-चार सप्ताह भी यदि इसे आजमाया गया तो मन की खोई लय पुन: वापस आ जाएगी। एकाग्रता एवं स्मरणशक्ति में भी वृद्धि होगी। आपके पास काम करने के लिए अतिरिक्त समय बचेगा, जिसमें आप कई तरह के आवश्यक कार्य निपटा सकेंगे। इसके साथ आपकी कार्य-क्षमता में वृद्धि होगी, प्रतिभा का निखार होगा। सबसे ऊपर आप एक स्वामी की तरह मोबाइल का उपयोग कर रहे होंगे न कि इसके गुलाम की तरह और प्रत्याहार के ऐसे प्रयोग आपको योग-पथ के उच्चतर आयाम की ओर आगे बढा रहे होंगे।

एक बार माता सीता ने हनुमान जी से प्रसन्न होकर उन्हें हीरों का एक हार दिया। कुछ समय पश्चात सीता जी ने देखा कि हनुमान जी ने प्रत्येक हीरे को माला से अलग कर दिया और उन्हें चबा-चबाकर जमीन पर फेंकते जा रहे हैं। यह देख माता सीता को क्रोध आ गया और वे बोलीं—''अरे हनुमान! आखिर तुम रहोगे तो वानर ही। इतना बेशकीमती हार तुमने नोंच-खसोंटकर नष्ट कर दिया।''

यह सुन अश्रुपूरित नेत्रों से हनुमान जी बोले—''माते! मैं तो केवल इन रत्नों को खोलकर यह देखना चाहता था कि इनमें मेरे आराध्य प्रभु राम और माँ सीता बसते हैं अथवा नहीं। आप दोनों के बिना इन पत्थरों का मेरे लिए क्या मोल।'' हनुमान जी के भक्तिपूर्ण वचनों को सुनकर सीता जी का हृदय द्रवित हो उठा और उन्होंने अपना वरदहस्त उनके मस्तक पर रख दिया।

॰ ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰। ॰॰॰। गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰





विश्व की पहली सभ्यता सिंध नदी के किनारे जन्मी थी और सिंध नदी के सुखने पर मोहनजोदडो और हडप्पा नगरवासी इधर-उधर बसे और हिंदू कहलाए। इतिहास साक्षी है कि निरंतर होते आक्रमण से हमने वास्तव में अपना स्वर्णयुग खो दिया है। आज आजाद भारत जिस विषम सूखे का प्रकोप झेल रहा है तो यह कौन मानेगा कि यह वही धरती है. जहाँ विश्व का पहला मानवनिर्मित जलाशय बनाया गया था। सौराष्ट्र के शकनरेश रुद्रदमन ने सुदेषणा झील बनवाई। इसी गुजरात में जगह-जगह सीढ़ीदार कुएँ बने थे, जिन्हें आज विश्व आश्चर्यजनक रूप से 'स्टेपवेल्स ऑफ गुजरात' के नाम से जानता है।

इसी तरह सारे राजस्थान में लोकहित के लिए बावडी बनवाई जाती रही हैं। संपूर्ण दक्षिण भारत में बने बड़े-बड़े जलाशय व जलस्रोत इतने सुनियोजित व स्वयवस्थित तरीके से बनाए गए थे कि वर्ष भर सिंचाई को भरपूर पानी मिलता रहे और वहीं सामाजिक समन्वय की व्यवस्था भी सुचारु रूप से चलती रहे। दो सदी पहले जब एक अँगरेज इंजीनियर सिंचाई परियोजना शुरू करने को भारत आया तो यहाँ की जल-व्यवस्था में किसी और सुधार की गुंजाइश ही उसे न दिखी।

पिछले दिनों भरतपुर के पास डींग का किला देखा, जो खासतौर से ग्रीष्म ऋतु के लिए बनाया गया था। महल की दो मंजिलें पानी में डूबी रहने के कारण बड़े-बड़े कमरों की दीवारें और फर्श आज भी ऐसे ठंढे थे कि आधुनिक एयर कंडीशनिंग को मात दे दें। पानी की नालियाँ, नहरें, बड़े-बड़े फौवारे जिनसे होकर बहता केवड़े और खसखस का सुगंधित पानी और कमरों में आती स्वासित बयार-ये उस महल की विशेषता हुआ करती थीं। दुर्भाग्यवश आज यह महल अपनी बदहाली की कथा खुद ही बयान कर रहा है।

इंदौर के पास स्थित माण्डू के पहाड़ी टीले पर रानी रूपमती के रूपमहल में वर्षा के जल का ऐसा सुनियोजित र प्रबंधन था कि बादला से गिरा सारा विशुद्ध जल छोटी- वे अब दिखाई भी नहीं पड़ते। सन् 1985 में बना गंगा 💠 प्रबंधन था कि बादलों से गिरा सारा विशुद्ध जल छोटी-

छोटी नालियों से होता हुआ महल के नीचे बने तहखानों में जाता था। यह जल हौज में एकत्रित होकर वर्ष भर के लिए काम आता था। बाजबहादुर का दो झीलों के बीच बना जहाजमहल भी ऐसा ही था, जहाँ बारिश का पानी छोटी-छोटी नालियों से बहते हुए ढलाव वाले फर्श से होकर दोनों ओर बनी झीलों में जा गिरता था और फिर इसी पानी को चूने और कोयले से शुद्ध कर साल भर के लिए इंतजाम किया जाता था। आज सपना-सा लगता है ये सब देखना-सुनना और पढ़ना, जब आज राष्ट्र के कितने इलाके बुँद-बुँद को तरस रहे हैं; क्योंकि सत्य तो ये है कि वर्तमान भारत में जल के बिना जीवन जल रहा है।

## श्रीमद्भगवद्गीता में एक श्लोक (3/14)है— अन्नाद्भवन्ति भूतानि पर्जन्यादन्नसम्भवः। यज्ञाद्भवति पर्जन्यो यज्ञः कर्मसमृद्भवः॥

अर्थात संपूर्ण प्राणी अन्न से उत्पन्न होते हैं, अन्न की उत्पत्ति वृष्टि से होती है। वृष्टि यज्ञ से होती है और यज्ञ श्र्भ विहित कर्मी से उत्पन्न होता है। ये था हमारे ऋषियों का सरल, सहज, सात्त्विक चिंतन व विज्ञान। यज्ञ की समिधा, घृत व हिव की आहुतियाँ मंत्रोच्चार के साथ अग्नि को समर्पित की जाएँ तो वे धुआँ बनकर आकाश में बादल बनेंगी और ये बादल वर्षा के रूप में खेतों में बरसकर उत्कृष्ट अन्न उत्पन्न करेंगे। अद्भुत एवं विलक्षण विज्ञान था इस महान संस्कृति के प्रणेताओं का।

आज कैसा दुर्भाग्यपूर्ण एवं अप्रिय सत्य है कि उन अमृतपुत्रों के वंशज हम किस कदर प्रदुषित जहरीली हवा में साँस ले रहे हैं। इस हवा से बने बादल बेमौसम ही बरसते हैं और फसल को नुकसान ही पहुँचाते हैं, कभी बेमौसम ओले बनकर और कभी नवअंकुरित कोमल पत्तों पर मूसलाधार बरस कर। रही-सही कसर ग्लोबल वॉर्मिंग ने पूरी कर दी है। अब सरिदयों में भी प्रचुर बरफबारी नहीं होती है। नतीजतन वे ग्लेशियर जो बदरीनाथ मार्ग में आते थे वे अब दिखाई भी नहीं पड़ते। सन् 1985 में बना गंगा

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

प्रकान प्लान सालों गुजर जाने के बाद भी 'नमामि गांगे 'क रूप में बदस्तु जाते हैं। बदरीनाथ, जोशीमठ, नंदप्रयाग, कर्णप्रयाग, रहप्रयाग, राज्याग, राज्याग, राज्याग, राज्याग, रहप्रयाग, राज्याग, राज्य



गायत्री महामंत्र से संबंधित विभिन्न विषयों का प्रतिपादन करने हेतु जितनी विपुल मात्रा में परमपूज्य गुरुदेव ने लिखा-बोला एवं प्रचारित किया है, उतना भारतीय संस्कृति के इतिहास में शायद ही किसी महामानव के द्वारा संपन्न किया गया होगा। उनके विशिष्ट उद्बोधनों की यह एक विशेषता है कि वे गायत्री मंत्र से संबंधित समस्त विषयों का प्रतिपादन अपने श्रोताओं के लिए अत्यंत ही सहजता के साथ कर देते हैं। प्रस्तुत उदबोधन में भी परमपूज्य गुरुदेव गायत्री महामंत्र के एक ऐसे ही पक्ष को साधकों के लिए उदघाटित करते नजर आते हैं। वे कहते हैं कि गायत्री मंत्र के अंदर सभी शक्तियाँ समाहित हैं, परंतु उनकी प्राप्ति करने के लिए साधक में प्रचंड पुरुषार्थ की आवश्यकता होती है। इसी को वे एक तरह का कर्मयोग बताते हैं। आइए हृदयंगम करते हैं उनकी अमृतवाणी को.......

गायत्री मंत्र हमारे साथ-साथ-ॐ भर्भवः स्वः तत्सवितर्वरेण्यं भर्गो देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदयात॥ एक प्रचंड परुषार्थ की आवश्यकता

मित्रो, देवियो, भाइयो! कीमती चीजें-बहुमुल्य चीजें प्राप्त करने के लिए समुद्रमंथन जैसा संयुक्त पराक्रम करना पडता है। प्रयत्न ही नहीं, प्रचंड पुरुषार्थ करना पडता है। कहते हैं कि देवता और असरों के सहयोग से समुद्रमंथन संपन्न हुआ, जिससे अनेक बहुमुल्य रत्न मिले। प्रस्तुत समय की भी बहुत बड़ी आवश्यकता है अध्यात्म और विज्ञान के बीच ऐसा सहयोग पैदा किया जाए। आग और पानी के बीच फिर से सहयोग पैदा किया जाए और सहयोग पैदा करने के बाद में दुनिया के लिए नई शानदार चीजें पैदा की जाएँ। नई परंपराएँ पैदा की जाएँ।

आजकल हमारा ब्रह्मवर्चस रिसर्च संस्थान इसी काम में लगा हुआ है और आप देख पाएँगे कि शायद नई पीढ़ी के लोग इसी तरह से रिसर्च किया करें, जैसा कि कार्लमार्क्स की बाबत सोचा जाता है। जिसने साम्यवाद के बारे में एक

ऐसा फॉर्म्युला पेश किया कि इससे पहले किसी ने पेश नहीं किया।

मित्रो! रूसो के बारे में कहा जाता है कि डेमोक्रेसी की बाबत उसने ऐसे फॉर्म्यले पेश किए. जो इससे पहले कभी नहीं पाए गए। जनता पर जनता का राज्य-यह भी कोई बात है ? हर आदमी को आर्थिक क्षेत्र में समान अधिकार मिलना चाहिए, भला यह भी कोई बात है ? पाँचों उँगलियाँ छोटी-बड़ी होती हैं और हरेक को अलग रहना चाहिए: लेकिन उसके फॉर्म्यूले अपने थे। जिंदगियाँ उसकी कायल हो गईं और कायल होती चली जा रही हैं।

साथियो! हम अपना फॉर्म्युला पेश करने जा रहे हैं, जो विज्ञान और अध्यात्म को लडाई नहीं लडने देगा। अब नास्तिक और आस्तिक मिलकर के एक नई दिशा में चलेंगे और दोनों मिलकर के कदम उठाएँगे। आप देखना. अभी हमको मरने में कुछ देर है। मरने से पहले हमारी ब्रह्मवर्चस की रिसर्च का ऐसा शानदार अनुभव होगा, जिसे न केवल आप; वरन सारी दुनिया यह याद करती रहेगी कि एक शानदार आदमी आया था, जो ऐसे फॉर्म्यूले पेश करके गया 🍨

्रे ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰। ॰॰॰॰। ॰॰। व्याप्त विशेष के व्याप्त के व्याप्त विशेष के व्याप्त के व्याप्त के व्याप्त के व्य ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰। व्याप्त विशेष विशेष विशेष के व्याप्त के व्याप्त के व्याप्त के व्याप्त के व्याप्त के व्याप्त के व

है। जिससे विज्ञान और अध्यात्म की लड़ाई खतम हो गई और दोनों ने एकदूसरे के साथ में अपने को ऑपरेट करना शरू कर दिया। यह धर्म की बात है।

मित्रो! आपसे यह मैं किसकी बात कह रहा हूँ? गायत्री की प्रैक्टिस की बात कह रहा हूँ। हमने गायत्री की प्रैक्टिस की है। छह घंटे रोज के हिसाब से हमने मददतों उपासना की है। चौबीस साल तक जौ की रोटी और छाछ के ऊपर हम निर्भर रहे हैं। उसके फायदे आपको दिखाई पड़ते हैं कि नहीं दिखाई पड़ते। आपको दिखने चाहिए। हमने सत्तर साल की उम्र में इस शरीर से बिना स्टेनो की मदद के. बिना टाइपिस्ट की मदद के. बिना सेक्रेटरी की मदद के, बिना पी०ए० की मदद के इतना काम किया है, जो एक आदमी नहीं कर सकता। महाभारत के बारे में बताया गया है कि व्यास जी बोलते गए थे और गणेश जी स्टेनो का काम करते थे। एक अनपम चीज लिखी गई. जिसको 'महाभारत' कहा जाता है। हमने उन सारे-के-सारे ग्रंथों को अपनी जिंदगी में इन्हीं उँगलियों के सहारे, इसी पेन-कलम के सहारे लिखकर के रख दिया।

### कार्य में सफलता के तरीके

मित्रो! किसी भी कार्य को पूर्णता तक पहुँचाने का एक तरीका है। काम की क्वालिटी बढाने का तरीका यह नहीं है कि आप परिश्रम करते हैं कि नहीं, परिश्रम ही काफी नहीं है। परिश्रम के साथ परिश्रम को हम कर्मयुक्त बना देंगे, तो हमारे लिए भौतिक और आध्यात्मिक हर तरह की उन्नति का दरवाजा खुल सकता है, अगर उसमें तीन बातें जुड़ी हुई हों तब-एक तो काम में हमारी कितनी ज्यादा दिलचस्पी है और दूसरी कितनी तन्मयता के साथ करते हैं। इसको हम यह मानकर चलें कि काम और हम दोनों एक ही हो गए हैं।

तीसरा-काम के प्रति हमारे मन में जिम्मेदारी का भाव हो। यह भाव हो कि इसका सामाजिक जीवन से ताल्लक है। हम एक इकाई हैं. एक घटक हैं। यह कार्य हमारे लिए और सारे समाज के लिए लाभदायक हो सकता है। हम एक परंपरा बना सकते हैं, जो हमारे बच्चों में चली आएगी और सबमें चली आएगी। इसलिए काम को हमें उत्तरदायित्व मानकर करना चाहिए, ईमानदारी से करना चाहिए। अगर हम अपने कार्यों को इस तरीके से करेंगे, तो कहीं भी, जो भी काम हमारे हाथों में सौंपे जाएँगे, हम उन्नतिशील होते जाएँगे और आगे बढते हुए चले जाएँगे।

मित्रो! साधना से सिद्धि मिलती है, जीवन में चमत्कार आते हैं. भौतिक एवं आध्यात्मिक उन्नति होती है। यह इस बात पर निर्भर है कि हम जीवन को किस तरह से जीते हैं? कर्म करने की कुशलता ही योग है। कर्मयोग का यह मंत्र मझे 15 वर्ष की उम्र में गांधी जी से मिला। उन्होंने मुझे यह बताया कि यहाँ हम आदिमयों को यह पढाते हैं कि उनको जो भी काम सौंपा जाएगा, चाहे वह लकडी चीरने का हो, या मल-मुत्र साफ करने का हो. आदमी इस ढंग से करेगा कि उसका स्वभाव, उसके काम करने का क्रम, उसके सोचने का तरीका, उसका अभ्यास ऐसा बन जाएगा कि जो भी काम करेगा. उसमें उन्नति होती चली जाएगी।

गांधी जी ने जो कहा. मैंने उसी आधार पर अपनी उन्नति की है। जिंदगी में जो भी काम मेरे जिम्मे आए या सौंपे गए, उनको मैंने इतनी तन्मयता से, इतनी मस्तैदी से, इतनी ईमानदारी से पुरा किया कि वे काम मेरे लिए वरदान होते चले गए। वहीं काम मेरे लिए योगाभ्यास होते चले गए। वहीं काम मुझे ऊँचा उठाते हुए चले गए।

### कर्मयोग का मंत्र

मित्रो! मैंने समझ लिया कि गांधी जी ने मुझे जो सिखाया है, वह कोई जाद तो नहीं है। जाद किसे कहते हैं? इस हाथ दे, उस हाथ ले। मित्रो! ऐसा नहीं हो सकता। हम पेड लगाते हैं. तो फल लगने में समय लग जाता है। नहीं साहब! हमें फल चाहिए। नहीं बेटे! ऐसा नहीं हो सकता। बच्चे से हमें जवान बना दीजिए। बच्चा कह रहा है-पिताजी से कि हमको जवान बना दीजिए। हाँ बेटे, जवान बना देंगे। तो हमको अभी जवान बना दीजिए। बेटे. अभी तुझे कैसे जवान बना देंगे। वक्त आएगा तब बनाएँगे ? नहीं साहब! हमें तो अभी बना दीजिए। चलो अभी बना देते हैं। बस, चार आने की मुँछें लगा दीं, जा तू हो गया जवान। अहाऽऽ—अभी तो नहीं हुआ जवान। आपने तो नकली मुँछें लगा दीं। बेटे, जल्दी में तो ऐसा ही हो सकता है। समय पर सारी चीजें आधारित हैं। समय के आधार पर आदमी अपनी वृत्तियों को, अपनी प्रवृत्तियों को, अपनी आदतों को, अपने स्वभाव को बदलता चला जाता है। परिष्कृत या विकृत होता चला जाता है।

मित्रो! गांधी जी के कर्मयोग के मंत्र को मैंने अपने जीवन से इस तरह से बाँध रखा है कि मैं रोजाना उनको याद

. \*\*\*\*\*\*\*वर्ष **ब** \*<u>\*</u>\*\*\*\*\*\*

जुन, 2021 : अखण्ड ज्योति

कर लेता हूँ। गायत्री मंत्र तो मैं किसी भी समय कर सकता हूँ, पर गांधी जी का वह मंत्र, जिसे मैं कर्मयोग का मंत्र कहता हूँ, चमत्कार का मंत्र कहता हूँ, प्रसन्नता का मंत्र कहता हूँ, योग का मंत्र कहता हूँ, उसे गिरह से बाँधकर रखा है और उससे मुझे हर काम में सफलता मिलती हुई चली गई।

मंत्रों ने जो मझे सबसे बड़े फल दिए हैं, वही कर्मयोग ने दिया है। एक घंटा रोज टहलने की मैंने आदत को बनाकर रखा है। इस एक घंटे रोज टहलने की आदत में मैंने यह नियम बनाकर रखा है कि मैं अध्ययन करूँगा। मेरे पढने का वही समय है। एक घंटे रोज टहलता रहता हैं और किताबें पढता रहता हैं। 40 पन्ने रोज पढ लेता हैं. महीने भर में होता है—1250 पन्ने और साल भर में 14500 पन्ने। इसका अर्थ होता है कि जब मैं घुमता रहता हूँ, सफर करता रहता हूँ, उसमें मैं किताब लेकर सफर करता हूँ। अब तक मैंने लाखों पुस्तकें पढ़ ली हैं। इतना मैंने अध्ययन किया है। लोग कहते हैं कि यह चमत्कार है। गुरुजी जो लिखते हैं, तो मालम पडता है कि कितने बड़े अध्ययनशील आदमी हैं। लोग मुझे चलता-फिरता एनसाइक्लोपीडिया कहते हैं। भिन्न-भिन्न विषयों पर इतना ज्यादा गहरा ज्ञान है कि आपको जब कभी भी बहस करना हो, तो मुझसे किसी भी विषय पर आप बहस कर सकते हैं।

मित्रो! यह क्या है? यह सिर्फ एक घंटे अध्ययन का चमत्कार है और इसके साथ में जुड़ा हुआ मनोयोग, इसके साथ में तिन्मयता, साथ में जिम्मेदारी है। इस एक घंटे ने मुझे विद्वान बना दिया। मेरे क्रम में, मेरे भजन में बेटे, चमत्कार पैदा हो गया, जादू पैदा हो गया। क्यों? क्योंकि जब मैंने भजन किया तब पूरी वृत्ति के साथ, पूरी तन्मयता के साथ, पूरी ईमानदारी के साथ इस तरीके से किया कि बस, वह भजन दिखाई पड़ा और मैं दिखाई पड़ा, कोई दूसरा नहीं दिखाई पड़ा।

जब मैं लेख लिखता हूँ, तो इतना तन्मय होकर कि आप कभी आना और पैर छूना और कहना—गुरुजी! प्रणाम। हाँ बेटे अच्छे हो, कहो भाई लड़के! अच्छे हो। ठीक से पढ़ाई करना, अच्छा जाओ। यह क्रम चलता रहता है। मैं लिखता हुआ चला जाता हूँ और जीभ बोलती रहती है। किससे बोल रहा हूँ, कौन पैर छू गया, किसने पैर छुए? सैकड़ों आदमी आते हैं। गुरुजी! हमारी प्रार्थना सुनना। बेटे,

इस वक्त तो सुन नहीं सकता। यह कौन कह रहा है? यह उँ जीभ कहती रहती है और मेरा हाथ लेख लिखता हुआ उँ चला जाता है। इतना बारीक और इतना अध्ययन से भरा उँ हुआ लेख लिखता रहता हूँ।

## कार्य में तन्मयता लाएँ

मित्रो! यह क्या है ? यह जादू है, चमत्कार है। गुरुजी! आपके लेख बहुत अच्छे होते हैं। हाँ बेटे, हमारे लेख बहुत अच्छे होते हैं और होने भी चाहिए। गुरुजी! आपके व्याख्यान में बड़ा मजा आता है और आपकी व्याख्या बड़ी तीखी और पैनी होती है। हाँ बेटे, तेरे व्याख्यान भी उतने तीखे हो सकते हैं और पैने हो सकते हैं, अगर तू अपने आप को तन्मय कर डाले तब।

तन्मयता अर्थात अपने काम में या काम के प्रति अपने आप को खपा देना और काम में अपने आप को खुला देना। यह मंत्र मुझे पूजा में सफलता दे गया, विद्यार्थी जीवन में सफलता दे गया, सामाजिक जीवन में सफलता दे गया, पुस्तकों के लेखन में सफलता दे गया। जो भी आप मेरी सफलताएँ जानते हैं, उन सब कामों में जिस भी काम को मैं शुरू करता हूँ, उसमें इस कदर खो जाता हूँ कि मुझे पता नहीं चलता। मेरा शारीरिक श्रम, मेरा सारा मनोबल, मेरी अंत: भावनाएँ—तीनों के समन्वय होने से जो भी काम हाथ में लेता हूँ, वे चमत्कार हो जाते हैं, जादू हो जाते हैं। इसका मतलब है कि भजन करने के बाद में, साधना करने के बाद में, गायत्री मंत्र की साधना के बाद में करता हूँ। कर्मयोग की जो साधना गांधी जी ने बताई, उसे मैं करता हुआ चला गया।

मित्रो! अब मैं महात्मा गांधी बन गया हूँ। अब मेरी मनोकामना पूरी हुई। जब मैं हिंदुस्तान में जहाँ कहीं भी जाता हूँ, अफ्रीका जाता हूँ, जहाँ कहीं भी गया, हजारों आदिमियों को उमड़ते हुए देखा। जब मैं अफ्रीका गया, मुझे केन्या जाना था, तो वहाँ तंजानिया वालों ने रोक लिया और कहा कि नहीं साहब! हम आपको नहीं जाने देंगे। हम आपको पानी के जहाज से उतार लेंगे और फिर आपको केन्या भेज देंगे।

इस बीच हवाई जहाज से कितने टेलीग्राम आते रहे। वे कहते कि इतने टेलीग्राम तो किसी के नहीं आते। ये कौन हैं? जिनके इतने टेलीग्राम रोज आ जाते हैं। उन्होंने मुझे तंजानिया में रोक लिया। दारेस्लाम पर मैंने देखा कि दो-ढाई

हजार इंडियन्स खड़े हुए थे; जबिक वहाँ मुश्किल से पाँच-सात हजार इंडियन्स रहते थे। वे कहाँ से आ गए ? मैंने देखा कि मैं तो महात्मा गांधी हो गया। मैंने महात्मा गांधी को देखा था। जब वे इंग्लैंड में राउंड टेबल कॉन्फ्रेंस में गए थे, तो उनका स्वागत करने के लिए दो-ढाई हजार आदमी खड़े थे। दारेस्लाम में मैं महात्मा गांधी हो गया।

................

मित्रो! दारेस्लाम में मैं जहाँ भी गया, दो हजार से अधिक आदमी मेरी बात सुनने के लिए आए। जब मैंने लोगों से अपील की, उन लोगों ने मेरा स्वागत किया। जनता से जिस काम के लिए कहा, जनता ने मेरी बात को माना। जब मैंने पैसा माँगा, तो मेरे पास पैसा आ गया। महात्मा बनने का मंत्र, सिद्धि और महात्मा गांधी का चमत्कार देखिए, यह सब मैं कहाँ से सीख करके आया।

इसको मैं कर्मयोग कहता हूँ और आपको सिखाता हूँ। इसको मैं प्रज्ञा कहता हूँ, लोकव्रत कहता हूँ। लोक व्यवहार को जीवन-संपदा के तरीके से उपभोग करना, यद्यपि आप मानते तो हैं, पर इस्तेमाल करना नहीं जानते। आप इस्तेमाल कीजिए, अक्ल का इस्तेमाल कीजिए, भावना का इस्तेमाल कीजिए। आप तो इस्तेमाल नहीं करते, केवल माँगते जाते हैं, पैसा दीजिए। हम आपको पैसा देंगे, तो आप क्या करेंगे? इस्तेमाल तो आप करेंगे नहीं। हम आपकी सेहत अच्छी बना देंगे, पर आप सेहत का करेंगे क्या? यह तो बता दीजिए। आपको तो उपयोग करना आता नहीं। हमें जो चीजें मिली हुईं, उनको किस तरीके से ठीक से उपयोग कर सकते हैं और कितने समृद्ध बन सकते हैं, यही जीवन-साधना है।

## गायत्री से प्रतिष्ठा प्राप्ति ऐसे करें

मित्रो! हमने अपनी जिंदगी को जलती हुई जिंदगी नहीं, सुलगती हुई जिंदगी नहीं, चुभन देती हुई जिंदगी नहीं, काली जिंदगी नहीं, भारभूत जिंदगी नहीं, वरन शानदार, एकांत और शांतिपूर्ण, शक्ति—सामर्थ्यपूर्ण, समृद्धशाली जिंदगी जिया है। आद्यशंकराचार्य 32 वर्ष जिये थे और उन्होंने थोड़ी उम्र में न जाने कितने काम कर लिए और हमने अपनी 71 वर्ष की उम्र में न जाने कितने काम कर लिए। उपासना—साधना की बाबत बताया, अक्ल की बाबत बताया। अब और क्या बताऊँ, बताइए? अथवींवेद की बात बताऊँ या आपकी इच्छाओं की बात बताऊँ। चिलए आपकी इच्छा के

मुताबिक बात बताता हूँ। अथर्ववेद को जाने दीजिए। आप क्या चाहते हैं? आदमी दूसरी चीज क्या चाहता है? आदमी दूसरी चीज चाहता है—इज्जत। हमको इज्जत मिलनी चाहिए। आप इज्जत चाहते हैं? हाँ साहब! हम जो ठाठ-बाट बनाते हैं, लड़के-लड़िकयों की शादियाँ करते हैं। एम०एल०ए० के चुनाव में खड़े होते हैं। यह सब काम इसलिए करते हैं कि दूसरों की आँखों में हमारी इज्जत ज्यादा हो।

मित्रो! जिसको लोग भौतिक लाभ कहते हैं और इसके लिए न जाने कितना पैसा फूँकते हैं और न जाने कितना खरच करते हैं। न जाने कितना ढोंग बनाते रहते हैं, कितने तमाशे बनाते रहते हैं। औरतें जेवर पहनती रहती हैं और ऐसे-ऐसे कपड़े पहनती रहती हैं। ऐसे-ऐसे विन्यास बनाती रहती हैं. जिनको देखकर हँसी आती है।

ऐसा इसलिए करती हैं कि दूसरों की आँखों में उनकी इज्जत बढ़े कि यह लड़की बड़ी खूबसूरत है, बड़ी नौजवान है। बहुत अच्छी मालूम पड़ती है। बड़े अमीर घर की है। इसके लिए न जाने क्या-क्या पहनती हैं और न जाने क्या-से-क्या करती हैं? इज्जत के बारे में यह बात कल हमने बताई थी। आदमी को इज्जत दिलाने में भी हम शानदार काम करते हैं। अभी हमको ग्यारह वर्ष बाद लोगों से मिलना हुआ है, बाहर निकलना हुआ है। सबसे पहले अहमदाबाद जाना हुआ है। अहमदाबाद की, गुजरात की जनता को मालूम हुआ कि आचार्य जी आए हुए हैं, तो रेलवे स्टेशन पर पचास हजार से ज्यादा आदमी इकट्ठे हो गए। रेलवे विभाग को कंट्रोल करना नामुमिकन हो गया। पुलिस के 40-50 सिपाही थे। उन्हें कंट्रोल करने में दिक्कत हुई। लाठी चार्ज कर नहीं सकते थे, गोली चला नहीं सकते थे। अशु गैस फेंक नहीं सकते थे।

मित्रो! परिस्थितियाँ ऐसी हो गईं कि दो घंटे की जद्दोजहद होने पर भी कोई तरीका नहीं निकल सका। लोग इतने भावुक थे। भावनाओं से भरी हुई जनता, उमड़ती हुई जनता, भावुक जनता यही चाह रही थी कि पहले हमको आचार्य जी को माला पहनानी चाहिए। पहले हमको पैर छूने चाहिए। इसी जद्दोजहद में परिस्थिति ऐसी हो गई कि कोई रास्ता निकल नहीं पाया। फिर हमको पिछले वाले रास्ते से निकलकर भागना पड़ा। सारे-का-सारा कार्यक्रम रद्द करना पड़ा। जनता का भावावेश रुका नहीं। क्या करते हैं हम जनता की भावनाओं की इज्जत करते हैं।

\* \*\*\*\*\* वर्ष **४** \*\*\*\*\* **>** 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **४** \*<u>\*</u>\*\*\*

इज्जत उसे कहते हैं-जिसके हाथ में सहयोग जड़ा होता है। आपने अगर जेब काट करके इज्जत वसल की है. चमचों की मदत से इज्जत वसल की है और अपने पैसे देकर के इज्जत वसल की है, तो हम नहीं कह सकते: लेकिन आपने अगर कीमत देकर के इज्जत खरीदी नहीं है. तो उसके साथ में एक और चीज जड़ी होगी। आप ध्यान रखना. उसके साथ में सहयोग भी जड़ा होगा। सम्मान मिलेगा, तो सहयोग भी मिलेगा. आप ध्यान रखिए।

मित्रो ! हमको सम्मान मिला है, तब सहयोग मिला है। गांधी जी को सम्मान मिला है, तो साथ ही उनको सहयोग भी मिला था। भगवान बुद्ध को सम्मान मिला था, तो उन्हें सहयोग भी मिला था। ईसा को सम्मान मिला, तो सहयोग भी मिला। स्वामी विवेकानंद को सम्मान मिला था. तो सहयोग भी मिला था। जनता ने हमको भरपर सहयोग दिया है और जनता ने हमको भरपर सम्मान दिया है।

क्यों साहब ! आपके पास क्या चीज है ? हमारे पास वह चीज है-जिसको मैं गायत्री मंत्र कहता हैं। आप सही तरीके से उसकी उपासना करना नहीं जानते। आप में एक

कमी है कि आपको सही तरीका नहीं बताया गया है। जो मेरे पास है. वह आपको नहीं मालुम है। मैं आपको सही तरीका बताने के लिए ही आया हैं। वे तरीके क्या हैं? जिससे कि आप में से हरेक आदमी वही फायदे उठा सकता है. जो फायदे हमने उठाए। हमने भरपर इज्जत पाई है और जनता का भरपर सहयोग पाया है।

मित्रो! गांधी जी ने भरपुर इज्जत पाई थी और भरपर सहयोग पाया था। उन्होंने प्राकृतिक चिकित्सा के लिए. चरखे के लिए करोड़ों रुपये माँगे, तो जनता ने करोड़ों दिए। उन्होंने हिंदुस्तान की आजादी के लिए करोड़ों माँगे, तो लोगों ने करोड़ों दिए। दसरे फंड़ के लिए करोड़ों दिए और गांधी जब शहीद हो गए, तो उनकी स्मृति के लिए जनता ने सौ करोड दिए। आप समझते ही नहीं हैं। आप तो बार-बार शिकायत करते हैं कि हमारी बीबी हमको सहयोग नहीं देती। हमारे बच्चे हमारा सहयोग नहीं करते। हमारे पडोसी हमारा सहयोग नहीं करते। आपके नौकर आपका सहयोग नहीं करते। आपको कोई सहयोग नहीं करता।

किम्राः समापन अगले अंक में।

एक व्यक्ति को किसी ने बोला कि गणेश जी की पूजा करने से धन-धान्य की वृद्धि होती है। उसने अगले ही दिन अपने घर में गणेश जी की मूर्ति स्थापित की और उनकी पूजा-अर्चना आरंभ कर दी। वह नित्य उनकी मूर्ति के समक्ष घंटे-घड़ियाल बजाता और भाँति-भाँति के स्तोत्रों का पाठ करता। वर्षों बीत गए, पर उसकी आर्थिक स्थिति में कोई सुधार नहीं हुआ।

एक दिन क्रोध में आकर उसने गणेश जी की मूर्ति पूजास्थली से हटाकर माँ लक्ष्मी की प्रतिमा स्थापित कर दी। अगले दिन पूजा के क्रम में उसने अगरबत्ती जलाई तो उसके मन में विचार उठा कि इसका धुआँ गणेश जी की मूर्ति तक नहीं पहुँचने देगा। उसने रूई की दो गोलियाँ बनाकर गणेश जी की मूर्ति की नाक में लगा दीं। अब गणेश जी की प्रतिमा हँसने लगी। वह घबराया तो मूर्ति बोली—''जब तक तू हमें जड़ मानता रहा, हम भी तेरे जड़ भगवान रहे, जिस दिन तूने हममें चेतना की अभिव्यक्ति की, उस दिन हमें तझसे मिलने आना पडा।''

ॐ<u>ॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐ</u> र्गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◀** ॐॐॐॐॐॐ

जन, 2021 : अखण्ड ज्योति

## विश्वविद्यालय परिसर से - 192

# भगवान मृत्युजय के अनुग्रह

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



वर्तमान समय मानवता के लिए गंभीर चुनौतियों का समय है। आस्था संकट, चारित्रिक पतन, परमेश्वर के कर्मफल पर पूर्ण अविश्वास—इस तरह के न जाने कितने व्यक्तिगत से लेकर सामाजिक संकट, मानवीय सभ्यता एवं संस्कृति, दोनों के अस्तित्व के ऊपर एक प्रश्नचिह्न लगाते दिखाई पडते हैं।

ऐसे समयों में आवश्यकता पड़ती है कि संस्कृति की रक्षा के लिए स्थापित एवं प्रतिष्ठित देव संस्कृति विश्वविद्यालय के द्वारा कुछ ऐसी गतिविधियों एवं घटनाक्रमों को अंजाम दिया जाए जो समाज को एक नई, नृतन व सकारात्मक दिशा दे पाने में एक सशक्त भूमिका का निर्वहन कर सकें।

देव संस्कृति विश्वविद्यालय ने अपने प्रति अभिव्यक्त इन अपेक्षाओं को एक चुनौती के रूप में स्वीकारा है और समय-समय पर समाज को एक नई दिशा देने का प्रचंड पुरुषार्थ संपन्न भी कर दिखाया है। वर्तमान में प्रस्तृत सामाजिक चुनौतियों में से एक गंभीर चुनौती पर्यावरण प्रदुषण एवं उससे संबंधित दुष्प्रभावों की है।

पर्यावरण प्रदुषण का संकट संपूर्ण मानवता का संकट है। यदि हवा सौँस लेने लायक न रह जाए, पानी पीने लायक न रह जाए एवं धरती अन्न उपजाने से मना कर दे तो उसका दुष्प्रभाव निश्चित रूप से संपूर्ण मनुष्य जाति के अस्तित्व पर पड़ने वाला है। ऐसा ही एक गंभीर दुष्प्रभाव भूमि कुपोषण का भी है, जिसके चलते भारत की 30 प्रतिशत से ज्यादा भूमि आज बंजर हो चली है। इस समस्या का सम्यक समाधान आज के समय की एक महत्त्वपूर्ण आवश्यकता बन गया है।

इसी तथ्य को ध्यान में रखते हुए देव संस्कृति विश्वविद्यालय द्वारा विगत दिनों एक राष्ट्रीय कार्यशाला का आयोजन विश्वविद्यालय परिसर में किया गया। इस कार्यशाला में प्रत्यक्ष रूप से भाग लेने का उत्साह लोगों में इतना था कि भारतवर्ष से 400 से ज्यादा वैज्ञानिक इसमें प्रतिभाग करने हरिद्वार पहुँचे।

इस कार्यशाला का शुभारंभ राष्ट्रीय स्वयंसेवक संघ के कार्यवाह श्री भगैया जी एवं देव संस्कृति विश्वविद्यालय के प्रतिकुलपति जी द्वारा किया गया। इस कार्यशाला का उद्घाटन करते हुए भगैया जी ने गायत्री परिवार की भरि-भरि प्रशंसा की और यह कहा कि इतनी चुनौतीपूर्ण परिस्थितियों में यह मात्र देव संस्कृति विश्वविद्यालय के साहसिक प्रयास का परिणाम है कि संपूर्ण भारत से अनेक वैज्ञानिक इस विषय पर मंथन करने के लिए यहाँ एकत्रित हुए हैं।

इस अवसर पर देव संस्कृति विश्वविद्यालय के प्रतिकुलपित जी ने कहा कि भारत एक ग्रामप्रधान देश है और परमपुज्य गुरुदेव ने संपूर्ण विकास, टिकाऊ विकास एवं आदर्श ग्राम का चिंतन पूरे विश्व को तब प्रदान किया था, जब इस ओर किसी का ध्यान भी जाता प्रतीत न होता था। उन्होंने स्वस्थ, स्वच्छ, शिक्षित, स्वावलंबी, व्यसनमुक्त, संस्कारयुक्त एवं सहकारयुक्त गाँवों के विकास पर जोर देने का आवाहन सभी से किया। साथ ही सबको यह भी अवगत कराया कि यह वर्ष शांतिकुंज का स्वर्ण जयंती वर्ष भी है और इस अवसर पर सभी के सम्मिलित सहयोग से यदि धरती माँ पुन: पोषित हो जाती हैं तो यह इस वर्ष का सर्वोपरि पुरुषार्थ होगा।

देव संस्कृति विश्वविद्यालय में भारतीय संस्कृति की उपस्थिति जीवंतता के साथ अनुभव की जा सकती है। इसी भाव को पुनर्जीवित करते हुए विश्वविद्यालय परिसर में श्रद्धेय कुलाधिपति जी एवं श्रद्धेया जीजी के द्वारा विश्वशांति की भावना के साथ शिवाभिषेक के क्रम को संपन्न कराया गया। इस अवसर पर उपस्थिति विद्वान आचार्यों ने रुद्राष्टकम्, रुद्राभिषेक के वैदिक मंत्रों के साथ भगवान महादेव का महाभिषेक संपन्न कराया। विभिन्न वैदिक ऋचाओं को शंख-मुदंग आदि वाद्ययंत्रों के माध्यम से जब विश्वविद्यालय के संगीतज्ञों ने प्रस्तृत किया तो उसने एक ऐसे आंतरिक भाव को जन्म दिया जो लोगों को अंदर से उल्लिसित करने वाला था। श्रद्धेय कुलाधिपति जी ने इसे एक कल्याणकारी अवसर बताया।

्रै <sup>१९८९</sup> । १९७७ । **१९४९ । १९७७ । १९७७ । १९७७ । १९७७ । १९७७ । १९७७ ।** जन २०२१ । अम्बण्ड ज्योति ।

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

महाशिक्तात्रिक इस पावन पर्व के सुयोग पर प्रख्यात संगीता चर्य गावक, परमश्री श्री केलाश थेंद जो देव संस्कृति विश्वविद्यालय के प्रांगण में पहुँचे और उन्होंने हों कर सकत गायन माना श्री श्री केलाश थेंद जो देव संस्कृति विश्वविद्यालय के प्रांगण में पहुँचे और उन्होंने हों कर सभी उपियल श्रीताओं को मंत्रमुण्य होने पर विवय कर दिया।

इस अवसर पर श्रद्धेया शैल जोजों ने इस पर्व को अपने अंदर के शिल उनके सहयोगी गणों ने विश्वविद्यालय को एक जावत तीर्थ वाया और कर कर की एक ने प्रकृति विश्वविद्यालय को एक जावत तीर्थ वाया और स्वयं के व्यवद्यालय को एक जावत तीर्थ वाया और स्वयं के श्री पहुँचने को एक इंश्वतीय संगोग घोषित किया। इस अवसर पर उन्होंने विश्वविद्यालय के प्रांत के शिल को जगाने का पर्व वाया। और किया उनके सहयोगी गणों ने विश्वविद्यालय को एक देवी प्रकृति विश्वविद्यालय के प्रति के सिल प्रव्यं में स्वयं के व्यवद्यालय के प्रति उनके सहयोगी गणों ने विश्वविद्यालय के प्रसित में हुई है, उसे उनके लिए शब्दों में अधिव्यक कर पाना संभव ने हो सकता।

प्रख्यात शिक्षाविद और समाज सुधारक अश्वितो कुमार दत्त पढ़ाई में कुशाग्र थे । अपनी मेहनत के बूते वे 14 वर्ष की आयु में ही इंटरमीडियट की कक्षा में पहुँच गए । वहाँ उन्हें पता चला कि विश्वविद्यालय में उच्च अध्ययन के किल ए न्यूनतम आयु सीमा 16 वर्ष है । उन्होंने अपने मिन्नो में के जाएँ । उन्होंने ऐसा हो किया और उनका चयन विश्वविद्यालय में । उन्होंने लगी ।

उनके संकायाध्यक्ष ने उनकी ईमानदारी की प्रशंसा कर उन्हें इस विषय पर अधिक चिंता न करने को कहा । उन्हें तब भी शांति न मिली तो वे कुलसचिव से मिले । वहाँ से भी उन्हें वही जवाब मिला । तब प्रायश्चित्रस्था पर प्रधिक चिंता न करने को कहा । उन्हें तब भी शांति न मिली तो वे कुलसचिव से मिले । वहाँ से भी उन्हें वही जवाब मिला । तब प्रायश्चित्रस्था पर पुक्ते पर वे बोल — ''सम्मान के क्षेत्र में आपने इस कृत्य रा स्वायि से सिल । वहाँ से भी उन्हें वही जवाब मिला । तब प्रायश्चित्रस्था से सिल । उन्हों ने अध्ययन पुन आपने मिली तो वे कुलसचविद्यालय के पर सिल के अपने पर वे बोल — ''सम्मान के क्षेत्र त्या भी सिल । वहाँ से भी उन्हों ने अध्ययन पुन आपने किया । उनहों ने अध्ययन पुन आपने किया । वहाँ ति सिल अधिक से सिल अधि



शांतिकुंज की स्थापना के 50 वें वर्ष की यह गायत्री जयंती, अपने साथ अनेकों नूतन एवं पवित्र संभावनाओं को लेकर आई है। इस अवसर को हम उस शक्ति को समर्पित अवसर कह सकते हैं, जो समस्त आध्यात्मिक विभूतियों की प्राप्ति का आधार है। व्यक्ति को लौकिक शक्तियाँ या लौकिक उपलब्धियाँ पद, पैसे, प्रतिष्ठा के रूप में मिल जाती हैं। आध्यात्मिक शक्तियाँ इन उपलब्धियों से न केवल भिन्न होती हैं, बल्कि उनके पीछे का, उनकी प्राप्ति का आधार भी भिन्न होता है।

अध्यात्म के क्षेत्र में जितनी भी शक्तियाँ, जितनी भी ताकतें हैं, उन सबका आधार एक ही शक्ति है और उसका नाम है—श्रद्धा। इसी कारण लोग भले ही मंत्र एक ही जैसा जपते हों, उनके साधना के तरीके भी एक जैसे हों, तब भी उनको मिलने वाले अनुग्रह, उपहार और साधना के परिणाम भिन्न-भिन्न हो जाते हैं। एक ही गुरु से एक ही शिक्षा प्राप्त करने के बाद भी, दोनों शिष्यों को मिलने वाली अनुकंपाएँ भिन्न-भिन्न हो जाती हैं।

भगवान बुद्ध के साथ जीवन गुजारने वाले आनंद को वो नहीं मिल पाता, जो उनको क्षण भर निहारने वाले मक्खिलगोशाल को मिल जाता है। द्रोणाचार्य से शिक्षा लेने के बाद भी दुर्योधन खाली हाथ रह जाता है; जबिक अर्जुन एवं एकलव्य धन्य होकर के लौटते हैं। यदि इन परिणामों की भिन्नता की समीक्षा की जाए तो ये महसूस होता है कि यह अंतर श्रद्धा का है। इसके पीछे कारण यह नहीं कि गुरु ने भेदभाव किया, बिल्क कारण यह है कि साधक की, शिष्य की श्रद्धा अलग-अलग हो जाती है। श्रद्धा इस बात से तय होती है कि हमने चाहा क्या और माँगा क्या?

श्रीमद्भगवद्गीता में भगवान श्रीकृष्ण कहते हैं— 'श्रद्धामयोऽयं पुरुषो यो यच्छ्द्धः स एव सः॥' अर्थात जिसकी जैसी श्रद्धा होती है, वह वैसा ही बन जाता है। यदि हम गायत्री की शिक्षाओं को आत्मसात् करने के लिए निकले हैं, परमपूज्य गुरुदेव एवं परमवंदनीया माताजी की शिक्षाओं को अपने जीवन का, व्यक्तित्व का आधार बनाने के लिए निकले हैं तो उनके प्रति हमारी श्रद्धा आवश्यक हो जाती है। जिस विषय में विशेषज्ञता अर्जित करना हो, उस विषय के पाठ्यक्रम को पढ़ना आवश्यक होता है। इसी तरह यदि अध्यात्म की महान शक्तियों का अर्जन करना हो तो उनको बिना श्रद्धा, समर्पण, विश्वास के अर्जित कर पाना कठिन ही नहीं, असंभव कहा जा सकता है।

सत्य यह ही है कि आध्यात्मिक जगत् में, अलौिकक जगत् में, सूक्ष्मजगत् में शक्ति की प्राप्ति का आधार एक ही है और वह है श्रद्धा। श्रद्धा उस ताकत का नाम है, जो यदि इनसान के पास हो तो उसके अंदर इतनी ताकत भर देती है कि ब्रह्मांड की सारी ताकतें एक तरफ और श्रद्धा की ताकत एक तरफ। प्रह्लाद की श्रद्धा की ही यह ताकत थी कि भगवान को खंभा तोड़कर बाहर आने को विवश कर दिया था। एकलव्य की श्रद्धा ने द्रोणाचार्य की मिट्टी की प्रतिमा में जीवन भर दिया था। स्वामी रामकृष्ण परमहंस की श्रद्धा ने पत्थर की मूर्ति को माँ काली की जीवत शक्ति में बदल दिया था।

कहने की दृष्टि से कहा जाए कि समस्त शक्तियों का मूल आधार श्रद्धा है तो यह अतिशयोक्ति नहीं होगी। साधक की साधना का आधार श्रद्धा है; भक्त की भक्ति का आधार श्रद्धा है; भक्त की भक्ति का आधार श्रद्धा है; अवतार के अवतरण का आधार श्रद्धा है; संत के समर्पण का आधार श्रद्धा है; यहाँ तक कि भगवान की भगवत्ता का आधार भी श्रद्धा है। श्रद्धा यदि अटूट है तो सारे चमत्कार घटते हैं और यदि श्रद्धा न हो तो बड़े-से-बड़े प्रयास भी व्यर्थ ही चले जाते हैं। श्रद्धा आ जाती है तो रीछ-वानरों में पत्थर को पानी पर तैराने की ताकत दे देती है।

श्रद्धा आ जाती है तो ग्वाल-बालों में गोवर्धन उठाने की ताकत दे देती है, श्रद्धा आ जाती है तो गिलहरी में समुद्र को सुखाने की ताकत दे देती है और श्रद्धा आ जाती है तो जटायु में रावण से लड़ने का जज्बा भर देती है। क्षुद्र को महान बनाने की, नाचीज को नारायण बनाने की ताकत श्रद्धा में है।

शांतिकुंज की स्थापना के 50 वें वर्ष की यह गायत्री जयंती हमसे यही आवाहन करती है कि हमारी श्रद्धा में बल आए, शक्ति आए, ताकत आए। यह अक्सर अपने भीतर

\* \*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◄** \*\*\*\*\*\*\*

जून, 2021 : अखण्ड ज्योति

को सच्चो श्रद्धा को जगाने का अवसर है। यदि हम इस हैं। गुढ़ इत्ता कोमती शब्द था, पर बार-बार बोवते से अवसर को बात में जावन में सीमाग्य को यात्रा युह हो जाती है। उस समय में लोग गुगल को भी गुढ़ मानते हैं और आज के हमा अवसर को जावन में उतारने के लिए श्रद्धा के हात श्रद्धा को जावना एवं पहचाना बहुत जरुरी है।

कुछ शब्द बहुत कोमती होते हैं, पर बार-बार पुनर्जाग्रत कर सदा के लिए समर्पित होने की महती होते हैं, पर बार-बार पुनर्जाग्रत कर सदा के लिए समर्पित होने की महती होते हैं, पर बार-बार पुनर्जाग्रत कर सदा के लिए समर्पित होने की महती होते हैं, पर बार-बार पुनर्जाग्रत कर सदा के लिए समर्पित होने की महती होते हों होने के लोग सफाई की ओर ध्यान नहीं देते थे।

उन लोगों की दयनीय दशा देखकर कुछ सेवाभावी बालकों को अत्यंत व्यथा हुई, परिणामतः वे दल बनाकर उस मुहल्ले की सफाई और रोगियों की सेवा में लग गए। इस दल के अगुआ सुभाष बाबू थे, जो तब ग्यारह-बारह वर्ष के थे।

इस सेवा से लोगों के प्राणों की रक्षा होने लगी, परंतु वहाँ रहने वाले एक गुंडे हैदर खाँ को यह अच्छा नहीं लग रहा था। उसने देखा कि ये लड़के 'बाबूपाड़ा' मुहल्ले के लोगों के प्रति शत्रुता रखता था और अपने मुहल्ले के वासियों से उन लड़कों की सेवा न लेने को कहता था। उसने देखा कि ये लड़के 'बाबूपायुर्वि सेवा करते।

संयोगवश तीन-चार दिन बाद ही हैदर खाँ के लड़के को हैजा हो गया। लड़कों का पूरा दल हैदर खाँ के यहाँ आकर सफाई व सेवा में जुट गया। संवोगवश तीन-चार दिन बाद ही हैदर खाँ के लड़के को हैजा हो गया। लड़कों का पूरा दल हैदर खाँ के यहाँ आकर सफाई व सेवा में जुट गया। उसने कहा—''बालको! मैं हैदर खाँ के पहाँ आकर सफाई व सेवा में जुट गया। हैदर इस दृश्य को देखकर सत्ब्ध रह गया। उसके मन से शत्रुता के साव पा । उसने कहा—''बालको! मैं हैदर गुंडा हूँ, मैं तुम्हारा शत्रु हूँ।'' सुभाष ने कहा—''बह सोगो हमारा भाई है। भाई का पिता हमारा शत्रु नहीं हो सकता।'' हैदर ने रुध स्वर से बालकों से क्षमा माँगी, उसका हुद्ध परिवर्तन हो गया। अब वह भी बालकों के साथ सेवाकार में तत्यर हो गया।

..............

हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
सब बनें देवता स्वर्ग उतरे धरा
आप के सपने हर दिल में पल जाएँगे।
कामना शेष कोई नहीं पूज्यवर, आप की योजनाओं में गल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
बात चलने लगी जलजलों की बहुत,
प्रेम करुणा बहाने निकल आएँगे,
शुष्क मन के नहीं मनचले पूज्यवर, जैसा चाहोगे वैसा ही ढल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
व्यक्त विश्वास हम पर किया आपने,
आप की शक्ति से युग बदल पाएँगे,
हर कसौटी पे होंगे खरे पूज्यवर, सब तरह मोर्चो पर सँभल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
आपके जो भी संकल्य मुखरित हुए,
विध्न सारे-के-सारे ही टल जाएँगे,
लक्ष्य जो भी दिया है हमें पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
हम नहीं हैं प्रमादी सुनो पूज्यवर, प्यार निश्छल लुटाने मचल जाएँगे।
लिशेशराम शशांक



<mark>शांतिकुंज स्वर्ण</mark> जयंती व्याख्यान माला के अंतर्गत 'युग निर्माण योजना-दर्शन स्वरूप व कार्यक्रम' विषय पर राष्ट्रीय स्वयं सेवक संघ प्रमुख मोहन भागवत जी द्वारा देव संस्कृति विश्वविद्यालय के मृत्युंजय सभागार में उद्बोधन, श्रद्धेयद्वय से भेंट-परामर्श



भीषण आग की चपेट में आए बजरीवाला (कनखल-हरिद्वार ) क्षेत्र में पीड़ितों को भोजन, राशन, कंबल एवं अन्य राहत सामग्री का शांतिकुंज आपदा प्रबंधनवाहिनी द्वारा वितरण

**अखण्ड ज्योति** (मासिक) R.N.I. No. 2162/52



प. ति. 01-05- 2021

Regd. No. Mathura-025/2021-2023 Licensed to Post without Prepayment No. Agra/WPP-08/2021-2023



अखिल भारतीय ग्राम विकास कार्यशाला,देव संस्कृति विश्वविद्यालय में संपन्न



लोकसभा अध्यक्ष माननीय श्री ओम बिरला जी का युगतीर्थ में आगमन, श्रद्धेय डॉ॰ साहब से भेंट-परामर्श

स्वामी, प्रकाशक, मुद्रक — मृत्युंजय शर्मा द्वारा जनजागरण प्रेस, बिरला मंदिर के सामने, जयसिंहपुरा, मथुरा से मुद्रित व अखण्ड ज्योति संस्थान, घीयामंडी, मथुरा—28 100 3 से प्रकाशित । संपादक — डॉ. प्रणव पण्ड्या । दूरभाष—0565-2403940, 2402574, 2412272, 2412273 मोबा.—09927086291, 07534812036, 07534812037, 07534812038, 07534812039 ईमेल— akhandjyoti@akhandjyotisansthan.org