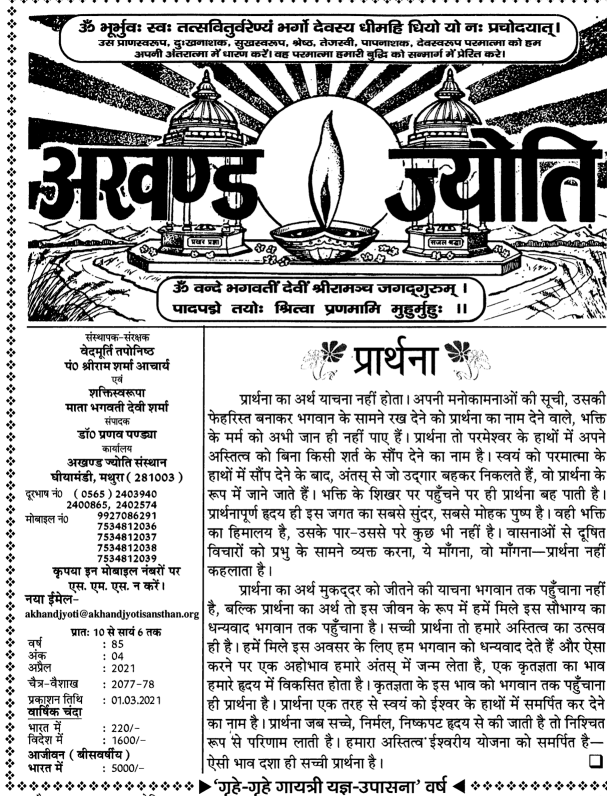




# सत्य का तथ्य

सत्य बोलना चाहिए, पर सत्य बोलने से पहले सत्य की व्यापकता और उसके तत्त्व ज्ञान को जान लेना चाहिए; क्योंकि देश-काल और पात्र के भेद से बात को तोड़-मरोड़कर या आलंकारिक भाषा में कहना पड़ता है। धर्मग्रंथों में मामूली से कर्मकांड के फल बहुत ही बढ़ा-चढ़ाकर लिखे गए हैं। जैसे गंगा रनान से सात जन्मों के पाप नष्ट होना; व्रत-उपवास रखने से स्वर्ग मिलना; गोदान से वैतरणी तर जाना; मूर्तिपूजा से मुक्ति प्राप्त होना, यह सब बातें तत्त्व ज्ञान की दृष्टि से असत्य हैं, क्योंकि इन कर्मकांडों से मन में पवित्रता का संचार होना और बुद्धि का धर्म की ओर झुकना तो समझ में आता है, पर यह समझ में नहीं आता कि इतनी सी मामूली क्रियाओं का इतना बड़ा फल कैसे हो सकता है? यदि होता तो योग-यज्ञ और तप जैसे महान साधनों की क्या आवश्यकता रहती? टके सेर मुक्ति का बाजार गरम रहता। अब प्रश्न उपरिथत होता है कि क्या वे धर्मग्रंथ झूठे हैं? क्या उन ग्रंथों के रचयिता महानुभावों ने असत्य भाषण किया है। उन्होंने एक विशेष श्रेणी के अल्प बुद्धि के अविश्वासी, आलसी और लालची व्यक्तियों को, उनकी मनोभूमि परखते हुए एक खास तरीके से आलंकारिक भाषा में समझाया है। ऐसा करना अमुक श्रेणी के व्यक्तियों के लिए आवश्यक था, इसिलए धर्मग्रंथों का वह आदेश एक सीमा में सत्य ही है।

— पंडित श्रीराम शर्मा आचार्य



akhandjyoti@akhandjyotisansthan.org

अप्रैल, 2021 : अखण्ड ज्योति



प्रार्थना का अर्थ याचना नहीं होता। अपनी मनोकामनाओं की सूची, उसकी फेहरिस्त बनाकर भगवान के सामने रख देने को प्रार्थना का नाम देने वाले. भक्ति के मर्म को अभी जान ही नहीं पाए हैं। प्रार्थना तो परमेश्वर के हाथों में अपने अस्तित्व को बिना किसी शर्त के सौंप देने का नाम है। स्वयं को परमात्मा के हाथों में सौंप देने के बाद, अंतस् से जो उदगार बहकर निकलते हैं, वो प्रार्थना के रूप में जाने जाते हैं। भक्ति के शिखर पर पहुँचने पर ही प्रार्थना बह पाती है। प्रार्थनापूर्ण हृदय ही इस जगत का सबसे सुंदर, सबसे मोहक पूष्प है। वही भक्ति का हिमालय है, उसके पार-उससे परे कुछ भी नहीं है। वासनाओं से दुषित विचारों को प्रभू के सामने व्यक्त करना, ये माँगना, वो माँगना-प्रार्थना नहीं कहलाता है।

प्रार्थना का अर्थ मुकद्दर को जीतने की याचना भगवान तक पहुँचाना नहीं है, बल्कि प्रार्थना का अर्थ तो इस जीवन के रूप में हमें मिले इस सौभाग्य का धन्यवाद भगवान तक पहुँचाना है। सच्ची प्रार्थना तो हमारे अस्तित्व का उत्सव ही है। हमें मिले इस अवसर के लिए हम भगवान को धन्यवाद देते हैं और ऐसा करने पर एक अहोभाव हमारे अंतस् में जन्म लेता है, एक कृतज्ञता का भाव हमारे हृदय में विकसित होता है। कृतज्ञता के इस भाव को भगवान तक पहुँचाना ही प्रार्थना है। प्रार्थना एक तरह से स्वयं को ईश्वर के हाथों में समर्पित कर देने का नाम है। प्रार्थना जब सच्चे, निर्मल, निष्कपट हृदय से की जाती है तो निश्चित रूप से परिणाम लाती है। हमारा अस्तित्व ईश्वरीय योजना को समर्पित है-ऐसी भाव दशा ही सच्ची प्रार्थना है।

——; 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◄** \*\*\*\*\*\*\*

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

|                                                                                                                                                   |                                        |                       | ाट                        | षय               | ा सृ                                                                    | चा                                                |    |  |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------|-----------------------|---------------------------|------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|----|--|--|
| ş <u>'</u> ş                                                                                                                                      | प्रार्थना                              |                       |                           | 3                | 5,5                                                                     | चेतना की शिखर यात्रा—223                          |    |  |  |
| 5¦\$                                                                                                                                              | विशिष्ट                                | सामयिक चि             | <b>ग्रं</b> तन            |                  |                                                                         | गायत्री योग का प्रवर्तन                           | 39 |  |  |
|                                                                                                                                                   | वैज्ञानिक अध्यात्म का सामयिक प्रतिपादन |                       |                           | 5                | €‡5                                                                     |                                                   |    |  |  |
| ŞţŞ                                                                                                                                               | धार्मिकता से आध्यात्मिकता की ओर        |                       |                           | 7                | \$13                                                                    |                                                   |    |  |  |
| \$ <b></b> \$                                                                                                                                     |                                        |                       |                           |                  |                                                                         | दृष्टिबाधित विद्यार्थियों पर                      |    |  |  |
| <b>6</b> [6                                                                                                                                       |                                        |                       |                           |                  |                                                                         | एक महत्त्वपूर्ण शोध                               |    |  |  |
|                                                                                                                                                   | हनुमान के रोम-रोम में राम              |                       |                           | 11               | ēţē                                                                     | •                                                 |    |  |  |
| <b>6</b> ,6                                                                                                                                       | प्रकृति का अनुपम उपहार हैं फूल         |                       |                           | 13               |                                                                         | प्लास्टिक की खोज की कहानी                         |    |  |  |
|                                                                                                                                                   |                                        |                       |                           | 15               | 6,3                                                                     | <b>3</b> · · · · ·                                |    |  |  |
| 616<br>616                                                                                                                                        | वचों को संस्कार दें                    |                       |                           | 18               | -1.                                                                     | क्रूर कर्मों के कर्त्ता होते हैं आसुरी व्यक्तित्व |    |  |  |
|                                                                                                                                                   | ः भगवद्भक्त संत एकनाथ                  |                       |                           | 20               | € <b>¦</b> \$                                                           | <i>C</i> /                                        |    |  |  |
| <b>6</b> [8                                                                                                                                       |                                        |                       |                           | 21               | ̦Ģ<br>sta                                                               | देवतास्वरूप भाई परमानंद                           |    |  |  |
| e',e                                                                                                                                              | मुस्कराते                              |                       |                           | 23               | <b>\$</b> [\$                                                           |                                                   |    |  |  |
| 😘 औषधीय गुणों से युक्त वनस्पतियाँ                                                                                                                 |                                        |                       | 24                        | €[\$             | परिव्राजक परंपरा का पुनर्जीवन (पूर्वार्द्ध)                             | 50                                                |    |  |  |
| क्ष आत्मसम्मान को ऐसे बढ़ाएँ                                                                                                                      |                                        |                       | 26                        | 212              | 134 4134                                                                |                                                   |    |  |  |
| ४३ संत शिरोमणि नामदेव                                                                                                                             |                                        |                       | 28                        |                  | पर्यावरण एवं विश्वशांति का                                              |                                                   |    |  |  |
| क सतारासाण नामदव<br>क ब्रह्मज्ञान की अनुभूति                                                                                                      |                                        |                       | 31                        | <b>6</b> 5       | सूत्रधार बना विश्वविद्यालय<br>अपनों से अपनी बात                         |                                                   |    |  |  |
| घर प्रह्मज्ञान का अनुभूषि<br>धैः प्रभावी समय प्रबंधन                                                                                              |                                        |                       | 33                        | A1A.             | इस वर्ष करें एक ऐतिहासिक अनुष्ठान                                       | 64                                                |    |  |  |
| ъ∵ प्रमावा समय प्रथम<br>ॐ ईमानदारी एक जीवनशैली                                                                                                    |                                        |                       | 35                        | 5 <sup>†</sup> 5 | इस वर्ष कर एक एतिहासिक अनुष्ठान<br>अः नवरात्र–साधना की फलश्रुति (कविता) |                                                   |    |  |  |
| ·                                                                                                                                                 | ¥                                      |                       |                           |                  |                                                                         | परिचय                                             | 66 |  |  |
|                                                                                                                                                   |                                        | 7                     | <del></del>               |                  |                                                                         | वालय की एक झाँकी                                  |    |  |  |
|                                                                                                                                                   |                                        |                       | अप्रैल-मई,                | 202              | <u>1</u> के                                                             | पर्व-त्योहार                                      |    |  |  |
| <b>  </b> ,                                                                                                                                       | रानिवार                                | ०३ अप्रैल             | शीतला सप्तमी              |                  | मंगल                                                                    | लवार 27 अप्रैल हनुमान जयंती                       | 1  |  |  |
|                                                                                                                                                   | बुधवार                                 | ०७ अप्रैल             | पापमोचनी एकादशी           |                  | शुक्र                                                                   |                                                   |    |  |  |
|                                                                                                                                                   | <b>नोमवार</b>                          | 12 अप्रैल             | सोमवती अमावस्या           |                  | शुक्र                                                                   | वार 07 मई वरूथिनी एकादशी                          |    |  |  |
| Ţ                                                                                                                                                 | गंगलवार                                | 13 अप्रैल             | नवरात्र आरंभ/             |                  | शुक्र                                                                   | वार 14 मई परशुराम जयंती/<br>अक्षय तृतीया          |    |  |  |
| ,                                                                                                                                                 | i sau                                  | १५ अप्रैल             | आनंद संवत्सरारंभ<br>गणगौर |                  | <br>  सोम                                                               |                                                   |    |  |  |
|                                                                                                                                                   | jुंरुवार<br>विवार                      | 15 अप्रल<br>18 अप्रैल | गणगार<br>सूर्य षष्ठी      |                  |                                                                         | तवार 18 मई सूर्य षष्टी                            |    |  |  |
|                                                                                                                                                   | , जनार<br>बुधवार                       | 21 अप्रैल             | रामनवमी                   |                  | रविव                                                                    |                                                   |    |  |  |
|                                                                                                                                                   | गुक्रवार<br>गुक्रवार                   | 23 अप्रैल             | कामदा एकादशी              |                  | मंगल                                                                    | तवार 25 मई नृसिंह जयंती                           |    |  |  |
| ₹                                                                                                                                                 | विवार                                  | 25 अप्रैल             | महावीर जयंती              | , 1              |                                                                         | त्रार 26 मई बुद्ध पूर्णिमा                        |    |  |  |
|                                                                                                                                                   |                                        | यह पत्रित             | न आप स्वयं प्रहें तथा     | औरों ट           | को पत                                                                   | हाएँ। कुछ समय के बाद किसी अन्य पात्र              |    |  |  |
| यह पत्रिका आप स्वयं पढ़ें तथा औरों को पढ़ाएँ। कुछ समय के बाद किसी अन्य पात्र<br>को दे दें, ताकि ज्ञान का आलोक जन-जन तक फैलता रहे। — <i>संपादक</i> |                                        |                       |                           |                  |                                                                         |                                                   |    |  |  |

| (1)X(1 11) 2021 41 14 (4181) |           |                  |          |           |                      |  |  |  |  |  |
|------------------------------|-----------|------------------|----------|-----------|----------------------|--|--|--|--|--|
| शनिवार                       | ०३ अप्रैल | शीतला सप्तमी     | मंगलवार  | 27 अप्रैल | हनुमान जयंती         |  |  |  |  |  |
| बुधवार                       | ०७ अप्रैल | पापमोचनी एकादशी  | शुक्रवार | ३० अप्रैल | गणेश चौथ             |  |  |  |  |  |
| सोमवार                       | 12 अप्रैल | सोमवती अमावस्या  | शुक्रवार | 07 मई     | वरूथिनी एकादशी       |  |  |  |  |  |
| मंगलवार                      | 13 अप्रैल | नवरात्र आरंभ/    | शुक्रवार | 14 मई     | परशुराम जयंती/       |  |  |  |  |  |
|                              |           | आनंद संवत्सरारंभ |          |           | अक्षय तृतीया         |  |  |  |  |  |
| गुरुवार                      | १५ अप्रैल | गणगौर            | सोमवार   | 17 मई     | आद्यशंकराचार्य जयंती |  |  |  |  |  |
| रविवार                       | १८ अप्रैल | सूर्य षष्ठी      | मंगलवार  | 18 मई     | सूर्य षष्ठी          |  |  |  |  |  |
| बुधवार                       | 21 अप्रैल | रामनवमी          | रविवार   | 23 मई     | मोहिनी एकादशी        |  |  |  |  |  |
| शुक्रवार                     | 23 अप्रैल | कामदा एकादशी     | मंगलवार  | 25 मई     | नृसिंह जयंती         |  |  |  |  |  |
| रविवार                       | 25 अप्रैल | महावीर जयंती     | बुधवार   | 26 मई     | बुद्ध पूर्णिमा       |  |  |  |  |  |

आज मानव समुदाव इस पृथ्वी पर एकछत्र राज्य करते हुए नजर आते हैं. क्यों कि अन्य प्राण्यों को तुलना में पत्र स्वार करते हुए नजर आते हैं. क्यों कि अन्य प्राण्यों को तुलना में पत्र स्वार करते हुए नजर आते हैं. क्यों कि अन्य प्राण्यों को तुलना में पर आधारित फिल्में जैसे—मीट्रक्स, स्टारवार, टोमीन्टर, कामो शीनत एरसर सहयों एप से सहकत को कि साना कई मान प्राण्य को पत्र कर पाना संप्रवच्या संभव न हो, पर्तु 15-20 लोग मनकर को को उस काम को शिक इनसान की शिक इनसानिवत में सिनाहत है ।

यिगत दिनों में हुए शोध इस ओर इनसानिवत में सिनाहत है ।

यिगत दिनों में हुए शोध इस ओर इन्सातिवत में सिनाहत है ।

कि इनसान के भीत उपस्थित कर इनसानिवत में सिनाहत है ।

कि इनसान के भीत उपस्थित कर इनसानिवत में सिनाहत है ।

कि ताट्यों में विश्वसा कर सकते हैं । कि व को अधिवरण को प्राण्य के मान को अधिवर उपस्थित को अधिवर उपस्थित को अधिव उपस्था कर अध्व संगीतकतारों को संगीत लहादियाँ—इन सभी में इन मिथकों को उपस्थित को उपस्था के अधिवर उपस्था के अधिव उपस्था के अधिव उपस्था के अधिव उपस्था के अधिव उपस्था के उपस्था के उपस्था के उपस्था के उपस्था के का अध्व संगीत को जो उपस्था के अधिव उपस्था के अधिव के उपस्था के अधिव के उपस्था के

यदि वेदांत के मल चिंतन की ओर जाएँ तो आखिर वेदांत भी तो यह ही कहता है कि 'ब्रह्म सत्यं जगत् मिथ्या' और 'अहं ब्रह्मास्मि' का बोध होते ही ये माया के आवरण ढीले पड जाते हैं और हमारी, हमारे मुलस्वरूप में प्रतिष्ठा हो जाती है। वेदांत कहता है कि भले ही माया के आवरण हमें घेरे हुए हों तब भी हमारे आत्यंतिक अनुभव हमें इस जाल से बाहर निकलने की सतत प्रेरणा देते हैं; क्योंकि हम वहाँ पर भी उन अनुभवों की सत्यता को अनुभव करते हैं।

यदि भी औ र्ह होता भी औ र्ह होता भी औ रह हो स्था' औ रह हो से आवरण है से आवरण है से आवरण है से आवरण है से अनुभव हे के अनुभव हे के अनुभव के मनुष्य के मनुष्य के मनुष्य के अनुभव के अध्यात्म कर प्राचित के अध्यात्म कर प्राचित के प्राचित्र के से अध्या के प्राचित्र के इन सभी कथाओं के पीछे कहीं गहराई में यह भय मनुष्य के मन में व्याप्त नजर आता है कि वैज्ञानिक प्रगति, इनसान की वैयक्तिकता को नष्ट कर सकती है। ऐसा सोचने के पीछे का मूल कारण यह ही है कि हम विज्ञान और अध्यात्म को दो विपरीत धाराओं के रूप में देखते एवं अनुभव करते रहे हैं; जबिक सत्य तो यह है कि ये दोनों एकदूसरे के पूरक हैं-विरोधाभासी नहीं। इसी सोच को पुष्टि देते हुए परमपुज्य गुरुदेव ने वैज्ञानिक अध्यात्म जैसा युगांतरकारी चिंतन प्रदान किया और उसी सोच पर ब्रह्मवर्चस शोध संस्थान जैसे प्रतिष्ठान की स्थापना भी की।

अध्यात्म और विज्ञान, दोनों का समन्वय करके दोनों के शाश्वत स्वरूप का सरल एवं सुबोध प्रस्तुतीकरण एवं प्रमाणीकरण करके परमपुज्य गुरुदेव ने एक ऐसा युग पुरुषार्थ संपन्न कर दिखाया, जिसका अन्यत्र उदाहरण देख पाना

संभव ही नहीं हो पाता है। वे स्वयं भी अपना जीवन एक जीती-जागती प्रयोगशाला के रूप में जीते रहे तथा अध्यात्म साधनाएँ पूर्णत: विज्ञानसम्मत हैं, यह उन्होंने अपने जीवन को जीकर प्रमाणित किया।

इसी सोच को केंद्र में रखकर उन्होंने कणाद ऋषि की तपस्थली के क्षेत्र में ब्रह्मवर्चस शोध संस्थान की स्थापना की। इस संस्थान में वैज्ञानिक परीक्षणों व अनुसंधानों का क्रम सन् 1979 से प्रारंभ हुआ। परमपुज्य गुरुदेव के आह्वान पर वहाँ दुर्लभ ग्रंथों से सुसज्जित एक ऐसा ग्रंथालय विनिर्मित किया गया. जिसमें विज्ञान व अध्यात्म के समन्वयात्मक प्रतिपादन करने वाले शोध ग्रंथों का एवं विशिष्ट पत्रिकाओं-पुस्तकों का संकलन विश्वभर से मँगाकर किया गया।

यग-परिवर्तन के नए आयामों को स्थापित करना. विज्ञान की सहायता से श्रेष्ठता के समर्थन एवं भविष्य निर्माण के लिए सुदृढ आधार तैयार करना ही इस शोध संस्थान का उद्देश्य रखा गया था। इस शोध संस्थान को गति एवं दिशा प्रदान करने के लिए एक से बढकर एक उच्चस्तरीय चिकित्साशास्त्री एवं अन्य विद्याओं के विशेषज्ञ जुडते चले गए और एक विश्वस्तरीय प्रयोगशाला यहाँ पर स्थापित हो गई, जहाँ गायत्री मंत्र, यज्ञ, ध्यान इत्यादि विषयों पर गंभीर शोधों का कार्य संपन्न किया गया। आज के इस वैज्ञानिक प्रगति के युग में यह एक सामयिक तथा युगांतरकारी प्रयोग कहा जा सकता है।

ऋषिप्रवर शिष्यों को वाल्मीकि जी की महर्षि बनने की कथा सुना रहे थे। कथा सुन एक शिष्य के मन में प्रश्न उठा। वह पूछने लगा—''गुरुवर! गुरुकुल की परंपरानुसार हम नित्य क्रम में वेदोक्त पूजा-उपासना का क्रम अपनाते हैं, तब भी कुछ आध्यात्मिक प्रगति होती दिखाई नहीं पड़ती। तब केवल 'मरा-मरा' का जाप करने से उनको परमपद की प्राप्ति कैसे हुई ?''

ऋषि मुस्कराए और बोले—''वत्स! श्रद्धा एवं आस्था अंत:करण की मूल प्रवृत्तियाँ हैं, पर ये तुभी फलदायी होती हैं, जब ये विधेयात्मक हों। अचल श्रद्धा व अडिग विश्वास हो तो मिद्टी की मूर्ति भी एकलव्य को विद्या प्रदान कर सकती है। उपासना व कर्मकांड का महत्त्व तभी तक है, जब तक कि उसके साथ भावनात्मक परिष्कार की प्रक्रिया जुड़ी हो अन्यथा सिर्फ दिखावे के प्रयोजन से कुछ सार्थक लाभ मिल पाना संभव नहीं है।''

अध्यात्म को जीवन क्रम में एक उचित स्थान मिले।
यह अत्यंत आवश्यक है। प्रायः अध्यात्म के नाम पर कुछ
धार्मिक कर्मकांड एवं चिव्हमुण को करते हुए, मन में एक
झुछ संतोष पाल लिया जाता है कि हमने अपना कर्तम्य पूरा
कर लिया और कुछ जी इतने पर को अपनी विशिष्ट उपलिखें।
मानी हुए, धार्मिक-आध्यात्मिक होने का दर्ग-देन पाल बैठते हैं तथा दूसरों को भी इसकी लाठी से हाँकते फिरते हैं
कि आध्यात्मिक कायाकरूप तभी होगा, जब ऐसा करोगे
अन्यथा कोई गित नहीं।
सत्य यह है कि अध्यात्म का मात्र धार्मिक कर्मकांडों का
अध्यात्म से गहरा संबंध होते हुए भी थे स्वयं में तब तक
सत्या को स्वता है। धार्मिक कर्मकांडों का
अध्यात्म से गहरा संबंध होते हुए भी थे स्वयं में तब तक
सत्यात्म से गहरा संबंध होते हुए भी थे स्वयं में तब तक
के साथ न संपन्न किया जाए अन्यथा धर्म-अध्यात्म के नाम
पर असंख्य लोगों को अपना चौला रांचार तथा वेथविन्यास वन्दात्कर धार्मिक होने का स्वयंग करते देखा जा
सकता है, लेकिन वैयाकिक, पारिवार्सिक एवं सामझिन को
बिवा में इन सबका जो योगदान रहता है, उसे नगण्य ही
कहा जा सकता है।

युगावियं परमपून्य गुरदेव का समूचा जीवन धर्मअध्यात्म से प्रतिचुच इन विकृतियों के परिशोधन में बीता तथा
वे हर सतर पर इसके वास्तिक सरकर को समझाने का
गति देते रहे। व्यक्ति आध्यात्मिक तर्म थानके तर सहर पर इसके वास्तिक सरकर को अभियान
को गति देते रहे। व्यक्ति अध्यात्म का साथा अध्यातस्वतं है। अध्यात्म की योग-करत्याण के जन अभियान
को गति देते रहे। व्यक्ति अध्यात्म का स्वाप्तस्वाप्त के पर प्रत्यन्त है। प्रतिचुच कर वास्तिक स्वयन्त का स्वाप्तस्वाप्त का प्रतिचुच कर विचा चा
प्रवास करते हैं। या प्रत्य प्रत्य प्रत्य महित से अध्यात्म की यात्र के तोच सोपान व्याप्तस्वाप्त का प्रतिचान कर से से अध्यात्म की साथ-करते हैं तो से अध्यात्म की यात्म करते हुए सुर्वेच व धर्म से
अध्यात्म की यात्म करते हैं तो से अध्यात्म की साथ-करते हैं तो से सीपान विवापकर्त हो हो हो सुर्वेच सित हो साथ-विवार है से स्वर्विच हो होने सुर्वेच का स्वर्व — सुर्वेच के धर्म से
अध्यात्म की यात्म करते हैं ती स्वर्व में सायस्वर्व के पर पर प्रतिच्य है से अपवाद्य हिस्स से सित है का सुर्वेच हो हो सुर्वेच सा सुर्वेच हुई है तो प्रता के अनुसार इसको ज्यार कर सुर्वेच हुई हो सुर्वेच के सुर्वेच कर पर भी सित हो हो सुर्वेच सुर्वेच

आश्चर्य नहीं कि व्यापक लोकहित में परमपुज्य गुरुदेव जीवनपर्यंत धर्म और अध्यात्म के वास्तविक स्वरूप पर प्रकाश डालते रहे. इसके मर्म को समझाते रहे। अध्यात्म-साधना में उपासना के साथ साधना-आराधना के तत्त्वदर्शन को हृदयंगम कराते रहे और पात्रता को विकसित करने की बात करते रहे। धर्म-अध्यात्म के नाम पर छाए कुहासे को छाँटते हुए अपने शिष्यों एवं परिवार परिकर में परिष्कृत अध्यात्म, वैज्ञानिक अध्यात्म, व्यावहारिक अध्यात्म का आलोक—वे सदा सर्वत्र बिखेरते रहे।

युगऋषि के शब्दों में धार्मिकता को सही ढंग से निभाने के बाद आस्तिकता का क्रम आता है। अनवरत. दीर्घकाल तक नैष्ठिक साधक के रूप में धार्मिक कर्मकांड. उपासना-साधना को निभाने पर आस्तिकता का आविर्भाव होता है। आस्तिकता अपने दैवी स्वरूप, आध्यात्मिक मुल, ईश्वरीय अंश, अविनाशी आत्मतत्त्व के प्रति आस्था का प्रस्फुटन है, जो व्यक्ति को अपनी अपार संभावनाओं के प्रति आश्वस्त करता है।

यह ईश्वर के दैवीय अंश के रूप में वेद ग्रंथों में वर्णित स्वयं के अमृतपुत्र होने का वह एहसास है, जिसको

धारण कर व्यक्ति फिर आध्यात्मिकता की अगली कक्षा में प्रवेश करता है।

यहीं पर अध्यात्म से जुड़ी इसकी परिभाषा मर्त होती है, चरितार्थ होती है, जो है-अपने आत्मस्वरूप की ओर मुडना तथा अपनी आत्मा का अध्ययन करना। तब अध्यात्म अपने परे अस्तित्व, अपने समग्र व्यक्तित्व एवं जीवन को समझने-बुझने तथा जीने की कवायद बन जाता है। इस तरह सच्ची धार्मिकता साधक में आस्तिकता के भाव को जगाकर अंतर्यात्रा के पथ पर आगे बढाती है और व्यक्ति चेतना के शिखर की ओर आरोहण करता है, जहाँ उसे चेतना के शिखर पर परमात्मास्वरूप अपने इष्ट, आराध्य एवं सद्गुरु विराजमान दिखते हैं।

परमपुज्य गुरुदेव ने अध्यात्म के इस व्यावहारिक स्वरूप को ईश्वर में विश्वास, श्रेष्ठता और आदर्शों की पराकाष्ठा के रूप में परिभाषित किया है। इस तरह धार्मिकता से प्रारंभ साधक का नैष्ठिक प्रयास आस्तिकता से होते हुए आध्यात्मिकता के रूप में फलित होता है और व्यक्ति आत्मकल्याण के साथ लोक-कल्याण के राजमार्ग पर बढ़ चलता है तथा उसका जीवन पर्णता के पथ पर अग्रसर होता है।

ऋषि प्रचेता उच्चकोटि के साधक एवं तपस्वी थे। अथर्ववेदीय उपासना पद्धतियों का उन्हें गंभीर ज्ञान था एवं मंत्र विज्ञान के गहन अनुसंधान में उन्होंने जीवन के अनेक वर्ष समर्पित किए थे। इन गुणों के बावजूद उनके व्यक्तित्व में एक गंभीर दोष था—क्रोध। यदा-कदा उन्हें भयंकर क्रोध आ घेरता था। तब वे अपना भला-बुरा देख पाने की स्थिति में नहीं रहते थे।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

एक बार वे नदी स्नान को निकले। मार्ग में उनका सामना कल्याणपाद नामक व्यक्ति से हो गया। मार्ग सँकरा था एवं वहाँ केवल एक व्यक्ति के निकलने लायक स्थान उपलब्ध था। कल्याणपाद स्वभावतया हठी व उच्छंखल प्रकृति का युवक था। अतः उसने पीछे हटने से इनकार कर दिया।

क्रोधावेश में ऋषि ने कल्याणपाद को राक्षस बनने का अभिशाप दिया, पर राक्षस बनते ही वह ऋषि पर ही आघात कर बैठा। तपस्या की पूँजी शाप में नष्ट हो जाने के कारण ऋषि अपनी रक्षा कर पाने में असमर्थ थे और अपना जीवन गँवा बैठे। यदि शांति व बुद्धिमता से काम लिया गया होता तो ऐसी स्थिति का सामना न करना पड़ा होता।



जब सूर्यनाथ मात्र पाँच वर्ष के थे तभी उनके मातापिता काल-कविलत हो गए। गाँव के कुछ भद्रजनों व
रिस्तेदारों के सहयोग से बालक सूर्यनाथ का पालन-पोणला
होने लागा। गाँव के सकुल से शिखा प्राप्त करने के बाद वे
अपनी पैतृक जमीन पर खेती-बारी करके अपना गुजरबसर करने लगे। पूर्वजन्म के आध्यातिमक संस्कार के कारण
उनकी ईश्वर के प्रात नैसिर्गिक अभिरुचि हो ले लागी
उनकी ईश्वर के प्रात नैसिर्गिक अभिरुचि होने लगी थी।

त्रित्र में सीते समय ने मानव शरीर को नश्वरता का
विचार करते-करते, कब गहन निद्रा में चले जाते, इसका
कस्ते थे। आज उसी विरह-व्यकुल रहा गों सूर्यनाथ गहरी
कभी रात्रि में सीते समय परमात्मा का समरण करते-करते
उनकी आर्चे पर आती ।उन्हें रसा लगता मानो यह देवदुल्लभ
मानव जीवन यो हो बीता चार हा है।

वे सोचा करते कि कया वास्तव में हमारे अंदर हो
परमाहमा का बार है? वचा परमात्मा को अपने जीवन में
अनुभव किया जा सकता है? यदी रहा तो कैसे? सुता है कि
विना गुरुक्य के ईश्वर का साक्षात्कार संभव नहीं। वक्ता
गुरु के मार्गदर्शन के ईश्वर का साक्षात्कार संभव नहीं। वक्ता
गुरु के मार्गदर्शन के ईश्वर का साक्षात्कार संभव नहीं। वक्ता
गुरु के मार्गदर्शन के इश्वर हो कही हो अहिर हो। वहत है कि
यदि भूमि ठवंर है, तो हचा के ओकों से आकर भी यदि कोई
बीज कहाँ आ गिर तो बह बहुत जल्दी अंकृरित हो जाता है
और बारिज का भागी पीकर कर हा नम्मदा जी की
अंतर खात का भागी पीकर कर हा नम्मदा जी की
और बारिज का भागी पीकर कर हा नम्मदा जी कि
तहार पर्णनाम की विचार में मां विवार कर ते। वहत हैं कि
गुरु के मार्गदर्शन के प्रचार के ओकों से आकर भी यदि कोई
बीज कहाँ आ गिर तो बह बहुत जल्दी अंकृरित हो जाता है
और बारिज का भागी पीकर कर हा नम्मदा जी कि
तहार पर्णनाम की विचार में मार्ग के कि
तहार पर पर्णु वो विचार कर ते के अविकार से साल भी विचार कर ते हैं कि
गुरु के मार्ग के सुरु के को को के तत रह पर पर कु विचार कर तहे थे। उनके स्वर्णिय
गुरु बनकर खा हो। वह उस रह में जा रहे रहागी
ले कहा पर पर्णनाम सारकर को अंतर है।
पर्णनाम के पुरु का पर ते वहर से रह में जा रहे रहागी
के ला पर पर पुरु की है से सहया के सार हो।
पुरु का कर के पुरु के सुरु के

श्रीहरि के दिव्य प्रकाशमय, नीलवर्ण, मधुर छवि का ध्यान करते हुए उनकी प्रत्यक्ष अनुभूति प्राप्त कर परम आनंद को प्राप्त हुए। तब फिर वे गुरु आज्ञा से संत-समागम और भगवद धर्म का प्रचार करने के लिए तीर्थयात्रा पर निकल पड़े।

\*\*\*\*\*

वर्षों तक भगवद्धर्म का प्रचार करते हुए वे जन-जन के बीच धर्म, संस्कृति व भक्ति की अलख जगाते रहे। फिर गुरु की आज्ञा से वे गृहस्थ धर्म में प्रवेश कर एक आश्रम बनाकर रहने लगे। वे नित्य ब्राह्ममृहर्त में उठकर गुरु चिंतन. ईश्वर चिंतन करते। सूर्योदय से पूर्व संध्यावंदन, ध्यान आदि करते। तत्पश्चात अग्निहोत्र करते, नित्य गीता व अन्य धर्मग्रंथों का स्वाध्याय करते। नित्य बलिवैश्व करते। गौ के लिए नित्य भोजन-प्रसाद रखते। अतिथि-अभ्यागतों का सत्कार करते। तत्पश्चात विद्वानों व भक्तों के साथ बैठकर ब्रह्मचर्चा करते। फिर सायंकाल संध्यावंदन करते हुए, रात्रि में हलका व सात्त्विक आहार लेकर अपने आराध्य का स्मरण करते

वर्ष में एक बार वे दिव्य एवं जाग्रत तीर्थों का सेवन अवश्य कर आते। इस प्रकार एक आदर्श गृहस्थ की तरह जीवनयापन करते हुए वे आजीवन लोक-कल्याण में निरत रहे। वे जन-जन में परम सिद्ध सूर्यनाथ बाबा के नाम से

गुरु-शिष्य का मधुर मिलन संभव हुआ। सूर्यनाथ की सच्ची लगन देखकर संत हरिदास जी ने उन्हें अपनी कुटिया में उन्हें की अनुमित प्रदान कर दो। सूर्यनाथ गुरु की सेवा में सदा तत्पर रहते। वे अपने गुरु का आज्ञापालन बड़ी निष्ठा से करने लगे। धीरे-धीर उनकी जुटिया आश्रम में बदल गई। लोग दूर-दूर से वहाँ आजा से वे गुरु-स्वा करते, गुरु-सेवा करते, लोज-प्रसाद तैयार करते, आए-गए लोगों की आव्यभगत करते। एक दिन उनके परम कृपण गुरु ने कहा—"पुत्र | तुम कभी भी अपनी भूल को छिपाना नहीं, बल्क उस भूल को पहचान कर उसे अपने जीवन से बाहर निकालते रहना। इस संसार में ईश्वर के बोल—"सदा ईश्वर का चिंतन करते शे प्रमु को पहचा ने कर उसे अपने जीवन से बाहर निकालते रहना। इस संसार में ईश्वर के हो हो अपने अंतस में ईश्वर के होने की अनुभृति होने लगाती है और उस अनुभृति में जो आनंद प्राप होतो है, वह अनिर्वनीय है, अनुलानीय है, अद्वितीय है। ईश्वर की छोन को साथ्य करते। हिल्ल अस भूल को पहित्र होते ही अपने अंतस में ईश्वर के होने की अनुभृति होने लगाती है और उस अनुभृति है, अतुलानीय है, अद्वितीय है। ईश्वर की अनुभृति होने लगाती है और उस अनुभृति है। साथ का साथ्य करते। हिल अस्व अधि अपने अंतस में ईश्वर के होने की अनुभृति होने लगाती है और उस अनुभृति है। अपने अंतस में ईश्वर के होने सी अनुभृति होने लगाती है और उस अनुभृति है। अपने अंतस में ईश्वर के होने सी अनुभृति होने लगाती है और उस अनुभृति है। अपने अंतस के अत्वन वार वे दिव्य पूर्व जाप्र करते। लिए साथ करते। जिल अवावन लोक-रहे हों हो प्रमानंद, ब्रह्मानंद के प्रमाव करते। एक हों है कि प्रस्तु रहि से अनेकाने के साथ करते। विकाल के लिए दूरय और अदूश्य प्रयत्न किए जाए है। है कि प्रस्तु स्वच्या करते। साथ से स्वच्या करते। है। सिथर साथा है। च प्रत्यक्ष स्वच्या हो। साथ से स्वच्या हो। साथ है। साम स्वच्या के ति साथ साथ है। साम स्वच्या के साथ ने साथ के साथ सबसे बड़ा और प्रमुख काम अपने जीवन का एक ही है कि प्रस्तुत वातावरण को बदलने के लिए दृश्य और अदृश्य प्रयत्न किए जाएँ। इन दिनों आस्था संकट सघन है। लोग नीति और मर्यादा को तोड़ने पर बुरी तरह आतुर हैं। फलत: अनाचारों की अभिवृद्धि से अनेकानेक संकटों का माहौल बन गया है। न व्यक्ति सुखी है, न समाज में स्थिरता है। समस्याएँ, विपत्तियाँ, विभीषिकाएँ निरंतर बढ़ती जा रही हैं। सुधार के प्रयत्न कहीं भी सफल नहीं हो रहे। स्थिर समाधान के लिए जनमानस का परिष्कार और सत्प्रवृत्ति-संवर्द्धन, ये दो ही उपाय हैं। ये प्रत्यक्ष, रचनात्मक, संगठनात्मक, सुधारात्मक उपयोग द्वारा भी चलने चाहिए और अदृश्य आध्यात्मिक उपचारों द्वारा भी।विगत जीवन में यही किया गया है।समूची सामर्थ्य को इसी में होमा गया है। परिणाम आश्चर्यजनक हुए हैं, जो होने वाला है, अगले दिनों



है, जिसके कारण रामकथा की महिमा गरिमा का बखान किया जाता है।

अवतारों में अनेक समानताएँ रहती हैं। हनुमान के उपरोक्त पाँचों निर्धारणों को अमल में लाने और सफल बनाने का संकल्प अपने कंधों पर लेना पड़ता है। श्रद्धा से प्रेरित इस साहस को अपनाने में कितने ही कुसंस्कारों और बाहरी दबावों और अवरोधों से उसी तरह जूझना पड़ता है; जैसा कि पवनपुत्र को त्रिजटा, सुरसा आदि से जूझना पड़ा था। राम को रोकने के लिए भी तो वे ताड़का, सूर्पनखा बनकर आई थीं। जब उत्कृष्टता के

मार्ग रोके बिना वे दुष्ट शक्तियाँ जरा भी नहीं रुकतीं, तो रामभक्तों के मार्ग कैसे बचे रह सकते हैं? उनमें से प्रत्येक को अपनी लोभ-लिप्सा से ही नहीं, बल्कि उलझनों-परिस्थितियों से अपने-अपने ढंग से निपटना पडता है।

अग्नि परीक्षा में से गुजरे बिना सोने का खरापन भी तो सिद्ध नहीं होता। हनुमान एक सच्चे भक्त थे। उनके जीवन का लक्ष्य था प्रभु राम के चरणों में सर्वस्व समर्पण करना। वे स्वयं को समर्पित करके ही रामभक्त हनुमान कहला सके।

श्रोण उच्चकुल का राजकुमार था। विलासिता के सभी साधन उसे सहज उपलब्ध थे और आमोद-प्रमोद के अतिरिक्त किसी अन्य कार्य के लिए उसके जीवन में स्थान न था। संयोगवश भगवान बुद्ध का आगमन उसके राज्य में हुआ और उसे उन्हें सुनने का अवसर मिला।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

भगवान बुद्ध के सारगर्भित वचनों ने उसके व्यक्तित्व को इतना प्रभावित किया कि उसने भिक्षु बनने का निर्णय लिया। भिक्षु बनते ही उसकी जीवनचर्या में गंभीर परिवर्तन आया और कल का विलासी श्रोण, आज का उपवासी श्रोण बन बैठा। उसने अन्न-जल ग्रहण करना बंद कर दिया, एकाकी जीवन व्यतीत करने लगा। धीरे-धीरे उसका स्वास्थ्य गिरने लगा और इसकी सूचना बुद्ध तक पहुँची। बुद्ध ने श्रोण से मिलने का निर्णय किया।

बुद्ध ने श्रोण से पूछा—''वत्स! मैंने सुना है कि तुम वीणा के प्रसिद्ध वादक हो।'' उत्तर हाँ में मिलने पर बुद्ध ने प्रश्न किया—''पुत्र! यदि वीणा के तार आवश्यकता से अधिक कसे हों या ढीले हों तो क्या होगा?'' श्रोण ने उत्तर दिया—''प्रभु! दोनों ही स्थितियों में वीणा से संगीत निकल पाना संभव नहीं है।''

बुद्ध मुस्कराए और बोले—''श्रोण! जीवन-साधना भी वीणा के तारों के समान है। न इसे जीवन में रखने की जरूरत है और न इससे भागने की। साधना की ऊँचाइयों को पाने के लिए एक चरम से दूसरे चरम में प्रवेश करना आवश्यक नहीं है। इसका समाधान संतुलन में है, समग्रता में है।'' बात का मर्म श्रोण की समझ में आ गया और उसके जीवन में दिव्य संगीत बज उठा।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# प्राणित की उनुप्त अ प्रकृति की ओर से हैं, परंतु इसके बाद वे मुखा जाते हैं । इनमें सुगंध इनके सूख के द्वारा प्राप्त कर सकता हैं। फूल कोमल और पांचत्र होने के साथ ही सुदर और सुगंधित भी होते हैं। इसले कारण ने के बाद भी बनी रहती हैं, हालींकि सुख जाने के बाद में सुगंध के कारण ही इन्हें भगवान के चरणों में चहाया जाता है तथा पुष्पांजित के रूप में इसको शितपूर्ति मान ली जाती हैं। परंतु भागवान के चरणों में चहाया जाता है तथा पुष्पांजित के रूप में इसको शितपूर्ति मान ली जाती हैं। परंतु साथ के कारण ही इन्हें भगवान के चरणों में चहाया जाता है तथा पुष्पांजित के रूप में इसको शितपूर्ति मान ली जाती हैं। पराचान के चरणों में चहाने के लिए व्यक्ति के माभ्यान के चरणों में पुष्पांजित अर्पण कर में हम से सुगंध के कारण ही हैं। यह स्वार्ण के अर्पण में इसको शितपूर्ति मान ली जाती हैं। भगवान के चरणों में पुष्पांजित अर्पण आति हैं के मान वान तावनों, प्रसन्ता वा शांति से भर देते हैं। बढ़ी कारण हैं के प्रस्ता के प्रस्ता के चरणों में उच्यों के कारण हैं के पूर्ण को भगवान के चरणों में पुष्पांजित अर्पण आति के साणों में अर्पाय के कारण हैं के पूर्ण को भगवान के चरणों में उच्यों के कारण हैं के प्रस्ता के प्रस्ता के चरणों में उच्यों के कारण हैं के पूर्ण को भगवान के चरणों में अर्पाय के चरणों में पुष्पांजित अर्पण को भगवान के चरणों में अर्पाय के कारण हैं हैं, जो सुगंध चिकत्सा में प्रयोग किए जाते हैं। यह क्लों के बारण हैं के प्रति के प्रति के प्रति के प्रति के प्रति के साथ के व्यक्ति के साथ में स्वर्ण करता हैं। पुर्लों का वर्ण के साथ के साथ के साथ के सुगंध कर रहे हैं। अर्पा के सुगंध कर रहे हैं। इसता हुण कर के माम करता हैं। पुर्लों के सुगंध कर के पुर्लों के सुगंध कर रहे हैं। इसता सुगंध कर र

ही फूल के पुनः धरती पर पौधे के रूप में उगने व खिलने की संभावना छिपी होती है। हालाँकि प्रकृति में फल के पौधों से विभिन्न फूलों के पौधों की कई तरह की प्रजातियाँ जन्म लेती हैं, जो अपना बीज स्वयं निर्मित करती हैं और इन फूलों के कारण ही इनकी पहचान होती है, लेकिन हमारे समाज में फलने-फूलने को मुहावरे के साथ जोड़ा गया है, जिसका अर्थ है—जीवन में चहुँ मुखी उन्नति करना। इसी कारण अक्सर घर के बड़े लोग आशीर्वाद देते समय कह देते हैं—खूब फलो-फूलो।

हमारे वैदिक ग्रंथ—ऋग्वेद में फलों एवं फूलों के संवर्द्धन का अनेक स्थानों पर वर्णन है। पहले जंगलों में ऋषियों के आश्रम फूलों व फलों से आच्छादित निकुंज कहलाते थे। आश्रमवासी परमात्मा की अनुपम कृति के रूप में पेड़-पौधों से बड़ी आत्मीयता रखते थे। फूलों व फलों से भी उनका बड़ा स्नेह रहा करता था। परमात्मा को समर्पित करने वाली वस्तुओं में इन्हें ही सर्वोत्तम समझा जाता था।

हमारी प्राचीन सभ्यताओं—मोहनजोदड़ो और हड़प्पा की सांस्कृतिक विशेषताओं में भी फूलों व फलों को विशेष स्थान प्राप्त था। मथुरा, कुषाण तथा भरहुत की मूर्तिकलाओं में अनेक प्रकार के पुष्पों, वृक्षों और लताओं का दिग्दर्शन है, जो यह बताता है कि उस समय इनकी कितनी महत्ता थी। इसीलिए पहले बौद्ध मठ उद्यानों में ही स्थापित किए जाते थे।

प्राचीनकाल में माली होते थे, जिनका मुख्य कार्य पेड़-पौधों, फूलों व फलों की देख-भाल करना होता था। आज भी माली का संबोधन पेड़-पौधों व फूलों की देख-भाल करने वाले को दिया जाता है। राजपूतकाल व मुगलों के शासनकाल में भी बागवानी का बड़ा महत्त्व रहा है। पहले बड़े-बड़े राजसी उद्यान होते थे, जिनकी देख-भाल के लिए विशेष माली नियुक्त किए जाते थे। तरह-तरह के फलों व फूलों का इन उद्यानों में रोपण किया जाता था।

राजपरिवारों की प्रसन्नता के लिए इन्हें विशेष प्रकार से सजाया जाता था, जिसे देखते ही मन सहज रूप से इनकी ओर आकर्षित होता था। फूलों के प्रति मन के सहज आकर्षण का संबंध किसी जाति, वर्ण, धर्म या किसी विशेष स्थान से नहीं है, बल्कि समस्त मनुष्य जाति का मन फूलों के प्रति सहज रूप से आकर्षित होता है। यही कारण है कि संसार 🕉 के प्रत्येक धर्म व संस्कृति में फूलों के प्रति गहन प्रेम 🔅 प्रदर्शित किया गया है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

हिंदू धर्म में एक बाग लगाने का पुण्यफल सौ यज्ञों के फल के बराबर माना गया है। यह कथन चाहे आलंकारिक भी हो, पर मनुष्य फूलों व फलों से जितने लाभान्वित होते हैं उसे देखते हुए इस कथन का महत्त्व स्पष्ट है। आजकल फूलों की पैदावार भी रोजगार का एक साधन बन गई है।

फूलों के गुलदस्ते, फूलों की मालाएँ खरीदने के लिए आजकल विशेष दुकाने हैं और अब तो ऑनलाइन भी फूलों के गुलदस्ते मँगाने के लिए ऑर्डर किए जाते हैं। फूलों का बाजार आजकल इतना बढ़ गया है कि इनसे भाँति-भाँति की सजावट करने के लिए ऑर्डर लिए जाते हैं, जैसे— जन्मदिवसोत्सव, शादी, त्योहार इत्यादि में घरों की सजावट

# दीपनाद्वा द्योतनाद्वा दानाद्वा इति देवताः।

जो स्वयं प्रकाशित रहकर दूसरों को प्रकाशित करते हैं और देने का कार्य करते हैं, वे ही देवता कहलाते हैं।

करने के लिए इनकी विशेष माँग होती है। इनके भी पैकेज होते हैं कि कम कीमत में इतनी सजावट होगी और अधिक कीमत में इतनी सजावट होगी। इस तरह फूलों की सजावट का भी एक बाजार है।

अब फूलों से चाहे आमदनी की जाए या इनका कुछ और प्रयोग किया जाए, परंतु फूल सदैव ही अपनी निर्मलता, कोमलता, पावनता व सुगंध के कारण व्यक्ति को वह प्रसन्नता देते हैं, वह खुशी व शांति देते हैं, जो व्यक्ति के मन में सहज रूप से बस जाती है। फूलों की ओर ध्यान से देख लेने मात्र से मन में ताजगी भर जाती है। भाँति-भाँति के फूल प्रकृति की सुंदरता में चार चाँद लगा देते हैं और वातावरण को अपनी खुशबू से सराबोर कर देते हैं। यही कारण है कि कवियों ने फूलों पर अपनी असंख्य किवताएँ लिखी हैं, इन्हें अनेकों ढंग से निहारा व इनका यशोगान किया है। सारांश में फूल प्रकृति का अनुपम उपहार हैं और इन्हें विशेष रूप से सहेजने की जरूरत है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

# जल संरक्षण के लिए उठते अभिनव



\*\*\*\*

धरती की जलवाहिनी नदियाँ यदि सख रही हैं, तो इसका कारण है कि उनकी सहायक निदयों की दुर्दशा इस कदर हो गई है कि अब उनका अस्तित्व दम तोडता नजर आता है। वास्तव में किसी भी बड़ी नदी का स्रोत छोटे इलाकों में बहने वाली छोटी निदयाँ व गाड-गदेरे ही होते हैं. यदि इन्हें पनर्जीवित करने का प्रयास किया जा सके तो प्राकृतिक आपदाओं जैसे-सुखा, वनाग्नि और बाढ जैसी समस्याओं से छुटकारा पाया जा सकता है। ये कार्य छोटे या बड़े स्तर पर किए जा सकते हैं और इन कार्यों को परा करने के लिए जुट जाने वाले लोग ही इन निदयों के जलपूरोधा हैं।

आसनगंगा जिसे अब हैस्को नदी के नाम से भी जाना जाता है। यह नदी सन् 2010 में अपना अस्तित्व पूरी तरह से खो चुकी थी। यह नदी छोटी जरूर थी, लेकिन इससे 18 गाँवों की खेती-बारी और पेयजल की समस्या का समाधान होता था। इस नदी का अस्तित्व गँवाने में मख्य कारण जो जिम्मेदार थे, वे थे-जलागमों में वनविहीनता और अत्यधिक चराई, जिसने इसकी वर्षा जल संग्रहण की क्षमताओं को समाप्त कर दिया था।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

केवल यही नहीं, बल्कि देश की हजारों वर्षाजनित नदियाँ अपना अस्तित्व इन्हीं कारणों से खोती जा रही हैं। इन सभी नदियों में जलागमों में वनों के अभाव में वर्षा का पानी तेजी से बहकर निदयों में चला जाता है और मानसून में बाढ़ का कारण बनता है। वहीं दूसरी तरफ साल के अन्य महीनों में ये नदियाँ सुखे की मार झेलती हैं।

वनों के जलागम में यही बड़ा योगदान होता है कि वे वर्षाजल को भूमिगत कर जलिभदों को जल से भरते हैं और कालांतर में निदयों को सींचते हैं। ऐसे में इनका जीवित रहना दुरदुष्टिता के हिसाब से भी जरूरी होता है। जब मरणासन्न आसन नदी ने पानी की त्राहि-त्राहि मचाई और सिंचाई, घराट व पीने के पानी पर बड़े सवाल उठा दिए तो अंततः लोगों को इसके पुनजीर्वन के बारे में सोचना पडा।

इस नदी का मुख्य उदुगम शुक्लाप्रं, आशारोडी रेंज में जिला देहरादून में पड़ता है। इसका जलागम लगभग 44 हेक्टेयर में है और यही शुरुआत में इस नदी को वर्षा जल से सींचता रहा, लेकिन वन दबाव की विहीनता व खुली चराई ने इसकी जलागम क्षमता पर अंकश लगा दिया। इसके निदान के लिए एक बैठक का आयोजन किया गया, जिसमें गाँव, वनविभाग व हैस्को (हिमालयन एनवॉयरेन्मेंटल स्टडीज एंड कन्जर्वेशन ऑर्गेनाइजेशन) ने भागीदारी की. जिसमें प्रकृति, विज्ञान व पारंपरिक दुष्टि से नदी के लिए चर्चा की गई और इसमें यह माना गया कि नदियों के पानी के जलागम ही वो प्राकृतिक बाँध हैं, जिनसे आसनगंगा का अस्तित्व बचाया जा सकता है।

यह सोचा गया कि आसनगंगा में पानी की वापसी का मंत्र इसके जलागम की क्षमताओं को बेहतर करके ही संभव है; चूँिक वनों के जलागम की वापसी समय लेगी, इसलिए जलागम में वर्षा के पानी को एकत्र करने और रोकने के रास्ते जुटाने होंगे। यह सिर्फ प्राकृतिक दृष्टि से ही जरूरी नहीं था, बल्कि मानवजाति के उत्थान व जीव-जगत के जीवन के लिए भी महत्त्वपर्ण था। चैंकि पानी ही जीवन का स्रोत होता है, ऐसे में बडी निदयों की रक्षा के लिए इनकी सहायक निदयों को सुरक्षित करना ही सबसे बडा उपाय हो सकता है और इसके लिए सबने निर्णय किया कि हमें सशक्त कदम उठाने होंगे।

आसनगंगा नदी का अस्तित्व बचाने हेत की जाने वाली बैठक में यह निर्णय भी लिया गया कि वनविभाग इसकी कार्ययोजना तैयार करेगा, जिसका आधार तकनीकी कौशल होगा। गाँव इसके संरक्षण व इसके लिए कार्य करने में भागीदारी करेंगे। इस तरह निर्धारित लक्ष्य के अनुसार— यह सामृहिक योजना शुरू हुई, जिसमें 44 हेक्टेयर भूमि में 4000 जलछिद्र, 10 बडे तालाब और 181 चेकडैम बनाए गए। इन सब प्रयासों से एक ही बारिश में 18 लाख लीटर जल को बचाया गया और प्रकृति ने भी इसमें पुरा साथ दिया।

अब एक मानसून चक्र ने ही इसमें 19 करोड़ लीटर पानी भूमिगत किया। इन प्रयासों व प्रकृति के सहयोग के परिणामस्वरूप नदी का डिस्चार्ज 110 लीटर प्रतिमिनट से

. \*\*\*\*्\*\*\* वर्ष ◀ \*\*\*\*\*\* ►'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ \*\*\*\*\*

बढकर 920 लीटर प्रतिमिनट हो गया और इसने लगभग 18 गाँवों की खेती-बारी में अपना सहयोग देने के साथ ही अन्य जलस्रोतों जैसे कुआँ, बावडी, हैंडपंप आदि को भी जलजीवन दिया।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

इसके अलावा पिछले 10 सालों में यहाँ कभी भी वनाग्नि की घटना नहीं हुई। अगर जमीनी रूप से इसके कारणों की जाँच की जाए तो इसके मूल कारणों में समुचित नमी व सतही छोटी वनस्पतियों का हरा-भरा रहना था, जिसने कभी भी अग्नि को उस स्तर तक फैलने ही नहीं दिया. जिससे वनाग्नि की घटना घटे। आसनगंगा नदी का अस्तित्व बचाने की यह पूरी घटना जब चारों ओर फैलने लगी, तो देश के अन्य कोनों में वर्षा को जलछिद्रों के माध्यम से बाँधने का काम शुरू हो गया। पद्मभूषण श्री अनिल जोशी की इसमें प्रमुख भिमका रही।

नदियों में जलवापसी के उल्लेखनीय प्रयासों में अपना योगदान देने वाले एक जलपूरोधा ईश्वरदत्त जोशी हैं, जिन्होंने जब जैराज गाँव (पौडी) के ग्रामीणों से उन क्षेत्रों में व्याप्त जलसंकट की समस्याओं पर बातचीत की, तो उन्होंने यह माना कि प्राकृतिक रूप से ही पानी की वापसी सतत और स्थायी हो सकती है। इसके लिए उन्होंने निश्चय किया कि जैराज बांसीरौला गाड़ जो कि रामगंगा का सहायक गदेरा है, को पुनर्जीवित करना एक उत्तम उपाय है।

इस कार्य की शुरुआत में जलागम क्षेत्र में जलछिद्र. तालाब व जलरोधक बनाए गए व विभिन्न प्रजातियों के हजारों पौधे भी लगाए गए। इस परे कार्य में स्थानीय ग्रामीणों ने अपना खूब सहयोग दिया। यहाँ 10 हेक्टेयर जलागम क्षेत्र में 3000 जलछिद्र, 6 तालाब, 25 जलरोधक बनाए गए व 30 मिमी. की बारिश में लगभग 25 लाख लीटर जल भूमिगत किया गया, जिससे बांसीरौला का डिस्चार्ज 9 लीटर प्रतिमिनट से बढ़कर 30 लीटर प्रतिमिनट हो गया और इसने लगभग 50 गाँवों की कृषि को जीवन दिया।

एक अन्य जलपुरोधा रमनकांत त्यागी हैं, जिन्होंने सन् 2004 में ही जल की समस्याओं से संबंधित कार्य करने का दृढ निश्चय किया। इसके लिए इन्होंने 'नीर फाउंडेशन' की नींव रखी। इन्होंने काली नदी का अस्तित्व बचाने का निश्चय किया तो इसके पहले हैस्को नदी का भ्रमण किया और इसके वैज्ञानिक पहलुओं को जानने की कोशिश की और फिर नए सिर से रणनीति तैयार की।

इस तैयारी को करने में नदी के उदगम क्षेत्र में जलछिद्र व तालाब बनाने में अंतवाडा, मुजफ्फरनगर के ग्रामीणों द्वारा सामहिक भागीदारी सराहनीय है। 145 बीघा जमीन छोडने के साथ ही नदी की मुख्य धारा में सफाई व अन्य कार्यों में स्थानीय ग्रामीणों द्वारा श्रमदान भी किया गया। काली नदी के जलागम क्षेत्र में 120 घनमीटर के 300 जलछिद्र, 450 घनमीटर के 4 तालाब बनाए गए, जिनकी जल संभारण क्षमता 54 लाख लीटर है। गत वर्ष के मानसून सत्र में अंतवाडा में कुल 1270 मिमी. बारिश हुई, जिससे कि लगभग 12 करोड़, 70 लाख लीटर वर्षा-जल भूमिगत हुआ। इस तरह आज काली नदी अपने एक नए स्वरूप में है।

जम्मु के रियासी जिले की सबसे बड़ी चुनौतियों में पानी ही सबसे मुख्य मुद्दा रहा। वहाँ 100 से अधिक गाँवों तक पानी का पहुँचना ही सबसे बड़ी दिक्कत है और इसका कारण भी वही है—वनविहीनता और अन्य वन दबाव; चूँकि ये वन ही वे माध्यम थे, जो चिनाब नदी की सहायक छोटी निदयों, गाड-गदेरों को सींचते थे और अब इन वनों के उजड़ने से समय के साथ-साथ धीरे-धीरे वहाँ गाँव-घर के जलस्रोत भी खतम होने शुरू हए। तब रियासी जनपद की जिला विकास आयुक्त इंद कंवल चिब ने चिनाब नदी की जलवापसी का जिम्मा अपने ऊपर लिया।

ग्रामीणों की जल-समस्या से निपटने के लिए उन्होंने प्राकृतिक रास्तों को तलाशा और इसी खोज में वो हैस्को ग्राम शुक्लापुर पहुँचीं, जहाँ आसनगंगा के स्वरूप व हैस्को नदी के विज्ञान का अध्ययन कर रियासी जनपद में 153 स्थानीय ग्राम पंचायतों, वनविभाग और जिले के अन्य संबंधित अधिकारियों के साथ कई चरणों में इस मुद्दे पर बैठकें आयोजित कीं और इससे संबंधित जल रणनीति बनाई। फिर सभी ने मिलकर वर्षाजनित धारों-बावडियों व अंतत: नदी के पुनर्जीवन पर कार्य शुरू किया। धीरे-धीरे इस कार्य में 100 से अधिक गाँव जुड़े।

इस कार्यप्रणाली के तहत पूरे रियासी क्षेत्र में लगभग 467 हेक्टेयर भूमि में 14 हजार जलछिद्रों का निर्माण किया गया, जिनकी कुल क्षमता 14 करोड लीटर जल संभारण की है। इन सब प्रयासों से बारिश के पानी को तत्काल बह जाने से रोका गया, जिसने स्थानीय बावड़ियों व धारों को पानी मिलने के साथ ही चिनाब तक पानी पहुँचाने में

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

भागीदारी की। इनके सामूहिक प्रयासों को केंद्र सरकार द्वारा चलाए जा रहे जल संरक्षण अभियान का भी साथ मिला। इन सब प्रयासों ने वर्षा के जल को तत्काल बहने से रोका। इसमें धारों व बावड़ियों को तो सिंचित किया गया, साथ ही नदी को भी जल मिला।

एक अन्य जलपुरोधा रघुबीर सिंह कुंडवाल हैं, जो पिछले 28 वर्षों से उत्तराखंड राज्य के गाँवों में सामाजिक कार्यों को करने में जुटे हुए हैं। ये गढ़वाल क्षेत्र के दो गाँवों मैठाणा और मेदनपुर में नदी वापसी के लिए संकल्पित हुए। इसके लिए सर्वप्रथम यहाँ के स्थानीय गाड़ों क्रमशः नारगिड़ व पनगीट पर कार्य की पहल हुई। ये दोनों गदेरे मंदािकनी नदी के सहायक गदेरे हैं। इस क्षेत्र में ग्रामीणों द्वारा जलसंकट की बात सामने आई। इसके अलावा यहाँ चीड़ के जंगल होने के कारण हर साल वनाग्नि की घटनाएँ भी होती थीं, जो गाँव को सीधे तौर पर प्रभावित करती थीं।

रुद्रप्रयाग जिले के इन दोनों गाँवों में 5 हेक्टेयर जलागम क्षेत्रों में 3000 जलछिद्र, 10 तालाब, 20 जलरोधक बनाए गए, जो एक बार में 30 मिमी. बारिश में 30 लाख़ लीटर वर्षा-जल एकत्रित कर सकते हैं। साथ ही यहाँ कचनार, बीजू, आम, आँवला, तेजपत्ता, बड़ी इलायची, कागजी नीबू जैसी विभिन्न प्रजातियों के हजारों पौधे लगाए गए। जलप्रपातों में जल-प्रवाह में वृद्धि के साथ ही मैठाणा के नारिगड़ गाड़ का डिस्चार्ज 9.70 लीटर प्रतिमिनट और मेदनपुर के पनगीट गाड़ का डिस्चार्ज 10 लीटर प्रतिमिनट था, जो बढ़कर क्रमश: 25 लीटर प्रतिमिनट व 20 लीटर प्रतिमिनट हो गया और इसने लगभग 10 गाँवों की खेती-बारी से लेकर पेयजल में भी वृद्धि की।

**.......................** 

इस तरह हमारे देश में निदयों का अस्तित्व बचाने के जो उल्लेखनीय कार्य हुए हैं, वो प्रशंसनीय हैं। समय-समय पर जलपुरोधा के रूप में जो भी नायक-नायिकाएँ हमारे सामने आते हैं, वो कुछ ऐसा कर जाते हैं व अन्य स्थानीय लोगों को कुछ करने के लिए इस तरह से प्रेरित कर देते हैं, जिससे असंभव दिखने वाला कार्य भी संभव हो जाता है और लोगों की समस्याओं का समाधान होता है।

पंडित रामसेन शास्त्री दर्शन के प्रकांड विद्वान थे। दो व्यक्ति उनके पास शिक्षा ग्रहण करने के उद्देश्य से पहुँचे। पहला दर्शनशास्त्र में स्नातक उपाधि प्राप्त था, पर अपने ज्ञान के अभिमान में चूर था। दूसरा प्रार्थिमकी उत्तीर्ण था, पर स्वभाव से विनम्र एवं ग्रहणशील था। दोनों से चर्चा करने के उपरांत शास्त्री जी ने प्राथमिकी उत्तीर्ण को शिष्य के रूप में स्वीकार कर लिया।

उनके मित्र ने उनसे पूछा—''इस व्यक्ति का ज्ञान अल्प है, इसे उपयुक्त योग्यता देने में आपका बहुत समय जाएगा, फिर इसका चयन क्यों?'' शास्त्री जी बोले—''मित्र! पहला व्यक्ति उस भरे प्याले के समान था, जिसमें कुछ नया स्वीकारने की न मनःस्थिति थी और न परिस्थिति, पर यह व्यक्ति एक रिक्त पात्र की भाँति है, इसमें जो भी डालोगे, वह पूर्णता से समा जाएगा। योग्य बनने की कसौटी पात्रता में है, पांडित्य में नहीं।''



हर व्यक्ति सुख की तलाश में रहता है। कोई भी व्यक्ति दुःशी नहीं रहना चाहता है, बल्कि सब सुखी ही रहना चाहता है, बल्कि सब सुखी ही रहना चाहता है, बल्कि सब सुखी ही रहना चाहता है। एकल परिवारिय युग में जीवनयापन को शैलों ऐसी हो माई है, जिससे लोगों के घरों में कातान्यकताओं ने प्रवेश कर लिया है। चुक जो है हो हो है। इस हो ही हुए हुए व्यवहारिक बिंदुओं को अपनाने से हम स्वयं एवं बच्चों को नकारात्मकताओं, विसंगतियों एवं विकृतियों से दूर रहन सकते हैं। प्रकं को सन प्रवेश कर चिराय हो। अपने पर चर्चारा ही एवं परंपराएँ होती हैं। उन्हों के अपने अपने पर चर्चारा हो। उन्हों के उनके अपने सक्तार पाईने रद-पीदी अपनिवारियों एवं परंपराएँ होती हैं। उन्हों के अनुक लहाँ, जिससे हमें भिव्य में भठताना नहीं पहें। जिससे हमें भविवार को अपने पर चर्चारा हो। विदेश में अपने अपने पर चर्चारा हो। उन्हों हैं। उन्हों के अनुक परंपराएँ होती हैं। उन्हों के अनुक परंपराएं होती हैं। उन्हों के अनुक परंपराएं होती हैं। उन्हों के अनुक परंपराण होता और हमारे बच्चों में अनुवंशिक हुए में अनिवार कर अज्जी बातें बताकर उनका पालन-पोष्ण करना चाहिए, लेकिन उनको भन की कीमत समझाते हुए गरीबों या मध्यवापीं जीवन को पहसास कराय चाए, जिससे वे अहं कारायर न हों, क्योंकि अहं आर सम्मात हुए गरीबों या मध्यवापीं जीवन को पहसास कराय चाए, जिससे वे अहं कारायर न हों, क्योंकि अहं आर मंचन हों से अहं आर बच्चों में अनुवंश को अपने पर चन स्वार के अनुवार हों हों हों हैं। अरंप से अच्चों को समझ से हुए गरीबों या मध्यवापीं जीवन को पहसास कराय चाए पहसास कराय चाल हों हैं। उनके अपने पर चन स्वार के अपने हुए सारों हों हों हैं। उत्तर हैं होती हैं। अरंप से जच्चों के समक्ष सकारायकता एवं चे अपने कि सार हों हों हों हैं। उत्तर हों सुर से वा वाहए। इस सारों के समक्ष सकारायकता एवं चे कुर बच्चों में अपने अपने विवर हों पहते हैं हैं से प्रकार चच्चे भी जहीं वे पहते हैं यहते हैं वे वुरों आरतें के वातवरण से अकुते नहीं एवं के वातवरण में अवने नियर के अपने सार न विवर हों पहते हैं हो से प्रकार चच्चे भी अपने कर हों हों हो सहते हैं वा हो के वातवरण से अकुते नहीं एवं हो वे वुरों के वातवरण से अकुते नहीं उत्तर हैं

की नकारात्मक आदातों को देखकर प्रमन्न होते रहते हैं, 
लेकिन जब उनकी आदातें बुराई के रूप में पनप जाती हैं तो 
फिर उनकी पछताना पड़ता है। हमें बच्चों को गरता हरकतों 
पर कभी उन्हें सारमा-पीटना नहीं चाहिए, बिर स्थान पाहिए। सिर रखना चाहिए। कि साथ प्रवेश करने से नकारात्मक उर्जा को 
सकते हैं। 
पर कभी उन्हें सारमा-पीटना नहीं चाहिए, बिर स्थान पाहिए। कि साथ प्रवेश करने से नकारात्मक उर्जा को 
सकते हैं। 
आजकल पापचात्य संस्कृति के खान-पान, फिजा, 
बारं, साउनीन, चाहीनीव, इंटियान आदि व्यंकों से 
ग्रीसत होना घर-घर की कहानी बन गई है। दूसरी ओर 
हम सारिक्ष भोजन से दूर होते जा रहे हैं। पूराणामस्वरूष 
हम और हमारे बुद्धि-विवेक की प्रखरता की कमी को 
हम महसूस कर सकते हैं। तारपर्य यही हैं कि हमें परिचमी 
सम्बता का भोजन सारिक्षक तो के स्थान पर तामसिक प्रवृत्ति 
की ओर अग्रसत करता रहा है। आजकल जंक फुड 
आदि कच्चों के बुद्धि पर नकारात्मक प्रभाव डालते जा 
रहे हैं। 
बतंमान में बच्चों में प्रखरता के स्थान पर तामसिक प्रवृत्ति 
की ओर अग्रसत करता रहा है। आजकल जंक फुड 
आदि कच्चों के बिर ध्यान कि स्थान पर तामसिक प्रवृत्ति 
की ओर अग्रसत स्थान सुर होत कि साथ भाव 
प्रवान सिल रहा है। अपने पर को नकारात्मक 
प्रभाव पह रहा है। अपने पर को नकारात्मक 
प्रभाव पह रहा है। अपने पर को नकारात्मक 
प्रभाव पह रहा है। अपने पर को नकारात्मक कार्यों से 
बताता करिए ध्यापित को सादिकता के साथ धार्मिकता 
जा तावारण बनाए रखना चाहिए। घर में उचिव दिशा में सुद्धपवित्र स्थान पर मंदिर स्थापित करना चाहिए। 
अपने पुजास्थल में रोग भगावान की पुजा-अर्थाना 
करने से, शख व घंटि धार में वित्र हो साथ 
प्रमान रहेगा तथा संपूर्ण दिस आव्यंविश्वास से भरा रहेगा।

करात्मक वित्र में से स्वरक्त साथ धार से वित्र हो साथ 
प्रमान रहेगा तथा संपूर्ण दिस आव्यंविश्वास से भरा रहेगा।

करात्मक विरास कि का आपित 
करने से सुजान के सुजा पर से सुजा के 
बतर तथा पर एका से से मन-सिलाक प्रस्य 
प्रमान रहेगा तथा से पुणा हिए सो सुजा से 
पर्च के सुजा से सुजा से सुजा से 
बतर से सुजा से सुजा से 
बतर से सुजा सुजा के सुजा सुजा हो 
बतर से सुजा सुजा सुजा हो 
बतर से सुजा सुजा हो 
बतर से



एकनाथ एक उच्चकोटि के भगवद्भक्त संत थे। वे वचपन से ही बहे बुद्धिमान, श्रद्धावान और भगवतीयों थे। वे वाल्यकाल से ही समायण, महाभारत, पुराण आदि ग्रंथों के श्रवण में आनंद लेते थे। कहते हैं कि बारह वर्ष की अवस्था में एकनाथ के अंदर भगवतीय शे। अकर ते की आवार होते थे। कहते हैं कि बारह वर्ष की अवस्था में एकनाथ के अंदर भगवतीय और प्रकाश ने वहते वे और आखिराका भगवद्शंन आपा किसी सरगुर को पाने की उत्कट अभिलाया लिए रहते थे और आखिराका भगवतीय भी इंसकृप से पूर्ण कुई।

उस दिन भगवान के विरह में व्यकुल एकनाथ रात के बीध पहर में किसी शिवालय में बैठकर हिगुण गा रहे कि लो के भगवद्शंन आपा के बार से पूर्ण अविवास में हिमा ते के सार में एक से से वे उन्हें स्वता के से प्रवास के से प्रकाश के बार में प्रकाश के किए प्रस्था क सार हिमा देवाह जाओ, और वहाँ जनार्दन पंत के दर्शन करों। वे तुन्धें कृताथं करों। उस दिल्याकाणी, आकाशवाणी की प्रभु का आदेश मानकर एकनाथ दोना हुके लिए प्रस्था क सार है। वहा से साथ को प्रकाश में प्रविश्व किसा प्रकाश में प्रविश्व किसा प्रकाश में प्रविश्व किसा प्रविश्व किसा हो हो लो से प्रवास करते हुए।

ये एक कच्चारिक से से थे। उन्हें देखते ही एकनाथ को तत्र मान हुए के प्रमान के बार के दिल्या में प्रमान कर लो हो हुए के प्रमान कर हो उद्या हो प्रमुख्य से प्राप्त अपने परस्था के प्रवास हो रहने लगे। हर प्रकार से गुक्कार्य को साथ हो रहने लगे। हर प्रकार से गुक्कार्य का से प्रवाद हो तहि है। से स्वाप में से लोट गए एं कु से दीधा प्राप्त कर वे गुरू के प्या हो रहने लगे। हर प्रकार से गुक्कार्य का संपाप हो सह हो लगे। हर प्रकार से गुक्कार्य का साथ हो हो है है सह हो तहि है सह हो हो है सह हो तहि है सह हो हो है सह हो है सह है सह

# देश के सर्वाणीण विकास की आवश्यकता

भाग्य व्यक्ति का होता है और देश का भी होता है। कुछ लोगों के अनुसार, इन दिनों भारत का दुर्भाग्य प्रबल है। इसलिए सदियों से यह अभागा बना हुआ है; जबिक यहाँ हजारों वर्ष पूर्व पुरातन सभ्यताएँ उत्पन्न और विकसित हुईं। यहाँ के ज्ञान ने दुनिया भर को प्रकाशित किया, परंतु समय-समय पर यहाँ सामाजिक एवं राजनीतिक कुप्रबंधों ने लोगों का हर दृष्टि से शोषण किया।

समाज में राजा और उनके कुछ सलाहकार मौज-मस्ती करते रहे और अधिकतर लोग गरीबी में ग्रस्त अपनी दयनीय जिंदगी बिताकर चलते बने। यह सिलसिला सदियों तक जारी रहा। इसके साथ ही विदेशों से आए हमलावरों ने यहाँ के अधिकतर ऐश-परस्त राजाओं को अनेक तरह के वर्गों में बाँटकर समाज पर कब्जा कर लिया। वे सदियों तक अपने ढंग-तरीके से आम और साधारण लोगों का इस्तेमाल करते रहे।

इस तरह समूचे रूप में समाज में गिरावट आती रही। सिर्फ अलग-अलग धर्मों का सहारा लेकर लोग स्वयं को दिलासा देते रहे और मुक्ति के रास्ते ढूँढ़ते रहे। अधिकतर हमलावर इस विशाल धरती को हर तरह से लूटकर अपने देश को लौटते रहे। फिर उन्होंने यहीं बसने और अपनी योग्यता से लोगों पर शासन करने की नीति अपनाई। इनमें से अधिकतर हमलावर केंद्रीय एशिया के रास्ते से भारत में दाखिल होते रहे, परंतु समुद्री रास्ता खुल जाने से यूरोप के कुछ देशों के व्यापारी समुद्र के रास्ते से आने शुरू हो गए।

इन व्यापारियों ने नाटकीय ढंग से इस कई वर्गों में बँटे देश के ऐश-परस्त शासकों को अपने कब्जे में लेकर अपना शासन स्थापित कर लिया। अँगरेजों ने भारत में 200 वर्ष के लगभग शासन किया (पंजाब में वह 100 वर्ष के लगभग शासन करते रहे)। इस दौरान उन्होंने इस देश और इसके लोगों को बुरी तरह लूटा। इन विदेशी शासकों का मुख्य उद्देश्य अपने तरीके से लूट-खसोट करके अपने देश ब्रिटेन धन-माल भेजना था, जिसमें वे पूरी तरह सफल रहे।

इसी दौरान उन्होंने इस देश के सैकड़ों छोटे-बड़े राजाओं को अपने अधीन कर लिया। वे उनसे बड़े नजराने और तोहफे लेते रहे, परंतु उनके क्षेत्रों में लोगों को इन राजाओं के रहमो-करम पर छोड़ दिया। ये राजा विलासी थे। इनको लोगों की किसी पक्ष से चिंता नहीं थी। इसलिए देश में जिन क्षेत्रों पर अँगरेजों का शासन था, वहाँ अंत में रेलें भी चलीं, डाकघर भी स्थापित हुए, शैक्षणिक संस्थान भी बनने लगे और आधुनिक तौर-तरीके भी अपनाए जाने लगे, परंतु इसके मुकाबले में रियासतों के लोग हर पक्ष से पिछड़े ही रहे।

उस समय देश की आजादी के लिए एक कड़ा संघर्ष शुरू हुआ। इसकी कहानी बहुत-सी कुरबानियों, मुश्किलों और प्रतिकूलताओं से भरी है, परंतु अंतत: अँगरेजों को भारत छोड़ने के लिए मजबूर होना पड़ा। 15 अगस्त, 1947 को देश आजाद हो गया। उस समय के सामाजिक तथा आर्थिक हालात बेहद खराब थे। ब्रिटिश साम्राज्य ने अपनी चतुर नीति से लोगों में धर्म के आधार पर बँटवारे कर दिए और इस राज्य में लोग अनेक तरह की बीमारियों और भुखमरी का शिकार होते रहे। सन् 1942 में बंगाल में पड़े अकाल से 30 लाख लोग भूख से मर गए थे। उस समय 82 % लोग गाँवों में रहते थे, जो बहुत गरीबी में जी रहे थे।

आँकड़ों के अनुसार सन् 1940 से लेकर सन् 1951 तक आम भारतीय की औसतन आयु 32 वर्ष की थी। उन्होंने अपने गाँव और क्षेत्र में कभी बल्ब भी जलता नहीं देखा था। गाँव में कोई स्कूल नहीं था, इसलिए सन् 1951 में आँकड़ों के अनुसार 84 % आबादी अनपढ़ थी। यह अनुपात महिलाओं में और भी अधिक था। 92% महिलाएँ पूरी तरह अनपढ़ थीं। आजादी मिलने से लोगों में नई उम्मीदें जगी थीं। लिखित संविधान बनने से भारत एक गणतंत्र बन गया था। 70 वर्षों में यह भारतीय संविधान की मजबूती ही कही जा सकती है कि सन् 1952 के बाद यहाँ लगातार प्रत्येक स्तर पर चुनाव होते रहे।

ॐ ४४,४४४४४४४४४,४४४ ▶ 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ ४४४४४४४४४४४५

अप्रैल, 2021 : अखण्ड ज्योति

स्वाधीनता मिलने के उपरांत लोकतांत्रिक तरीकों से सरकारें यहाँ बनती रहीं। अदालतों की आजादी बड़ी सीमा तक बरकरार रही। साक्षरता की दर बढ़ी। इसके साथ ही भारतीयों की आयु का अनुपात 68 वर्ष के लगभग हो गया। आज भारत विकास के पथ पर है, भविष्य में इसके बड़ी शक्ति बनने की संभावना नजर आती है, परंतु भारतीय समाज अभी तक गरीबी से अपना पीछा नहीं छुड़ा सका है। आज भी देश की 30% जनसंख्या गरीबी की रेखा से नीचे ही रह रही है।

बेरोजगारी बेतहाशा बढ़ती जा रही है, बढ़ती हुई आबादी पर कोई भी सरकार लगाम लगा सकने में असमर्थ रही है। जातिवाद और सांप्रदायिकता कम होने के बजाय बढ़ते नजर आ रहे हैं। राजनीति आदर्शवादी न रहकर मौकापरस्ती का खेल बन गई है। लाख प्रयासों के बावजूद भ्रष्टाचार का कोढ़ समाज को विकृत कर रहा है और कृषि के विशाल धंधे में प्रभावशाली योजनाबंदी न होने के कारण यह संकट से घिर आया प्रतीत होता है। 70 वर्ष बाद हमारे समाज और समय की सरकारों के समक्ष अनेक चुनौतियाँ खड़ी नजर आ रही हैं, जिन पर काबू पाने के लिए बड़े प्रयासों की आवश्यकता अब महसूस हो रही है।

एक स्वस्थ और विकासोन्मुखी समाज बनाने के लिए अभी बहुत कुछ किया जाना जरूरी है, ताकि आम आदमी के लिए स्वस्थ एवं बेहतर जीवन जीने के अवसर पैदा किए जा सकें और देश को हर पक्ष से विकसित किया जा सके। इस चुनौती को स्वीकार करना और देश को सर्वांगीण विकास के पथ पर अग्रसर करना हमारा पुनीत कर्तव्य है।

मगध के महामंत्री चाणक्य दीपक की रोशनी में कुछ शासकीय कार्यों का निपटारा कर रहे थे। तभी उनसे मिलने एक विदेशी प्रतिनिधि मंडल आ पहुँचा। उनके प्रमुख ने चाणक्य से एक कार्यक्रम की अध्यक्षता करने का अनुरोध किया। चाणक्य ने उनसे प्रश्न किया कि उनका कार्यक्रम मगध राज्य से संबंधित है अथवा उनके व्यापार से। जैसे ही दल प्रमुख ने यह उत्तर दिया कि कार्यक्रम विदेशियों के व्यवसाय से संबंधित है, वैसे ही चाणक्य ने जलता दीपक बुझाकर दूसरा दीपक जला लिया और उसके प्रकाश में उनसे बातें करने लगे।

विदेशी प्रतिनिधि को उनकी प्रतिक्रिया पर आश्चर्य हुआ। पूछने पर चाणक्य ने उत्तर दिया—''पहला दीपक सरकारी तेल से जल रहा था और दूसरा दीपक मेरे अपने अर्जित धन से। निजी कार्यों हेतु सरकारी कोष के धन का उपयोग करने का दुष्कर्म मैं नहीं कर सकता।'' चाणक्य का कथन सुन विदेशी प्रतिनिधि बोला—''जिस देश का महामंत्री इतना न्यायप्रिय और ईमानदार हो, उस देश पर कुटिल निगाहें रखने का दुस्साहस कोई नहीं कर सकता।''

<del></del>

**४४४४४४४४४४४४ ▶** 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◀ ४४४४४४४४४४४४४** अप्रैल. २०२१ : अखण्ड ज्योति

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



मनुष्य जीवन में मुस्कराष्ट का विशेष महत्व है।

मुस्कराता हुआ चेहरा दूसरों के चेहरों पर भी मुस्कराष्ट के लिया है। इसिल प्रसान विषम दोनों ही परिस्थितियों में सदेत मुस्कराते रहना चाहिए। मुस्कराते से न केवल वो में सदेत मुस्कराते रहना चाहिए। मुस्कराते हैं।

मुस्करात्व होते हैं, बिल्क इसके कारण संपर्क में आने वालों होते हैं।

मुस्कराहट हमारे जीवन में एक जीवनदायिनों जीबाध तो तत्व हं इसिलए सम्वेक को हर परिस्थित में मुस्कराहट स्तेक ते तत्व हैं, इसिलए मुस्क को हर परिस्थित में मुस्कराहट एक प्रीविच होते हैं।

मुस्कराहट हमारे जीवन में एक जीवनदायिनों जीबाध ते तत्व हो हैं इसिल्ए मुस्क को हर परिस्थित में मुस्कराहट एक प्राविच होते हैं।

मुस्कराहट हफ भुस्करातों चेहरा सभी को अच्छा तथा है।

पूर्व जीवन में हैं जिन परिवारों में जितना अधिक कार्य प्रसान रहते हैं। यह एक मुस्कराता चेहरा सभी को अच्छा तथा है, उतना हो उन परिवारों में जितना अधिक कार्य प्रमानता को प्रसान करती है। वह एक भुक्कराहट एक निवारों को मुस्कराहट को विभिन्न प्रमुक्त हो आप हम रेक अनुसार वर्गाक कर विकार है। अप हम रेक प्रमुक्त हो के अनुसार वर्गाक कर विकार है। वह एक भुक्कराहट को विभिन्न प्रमुक्त हो अधिक के अनुसार वर्गाक के अनुसार वर्गाक के निवारों के अनुसार वर्गाक के साथ उल्लास उनमें मुस्कराहट को विभिन्न प्रकार है अधिक अधिक के अप के व्यक्तियों की मुस्कराहट को विभिन्न प्रकार है अधिक अधिक के अप विकार के अनुसार वर्गाक के साथ विभिन्न प्रकार है अधिक के अ



प्रकृति में पेड़-पौधों की अनेक प्रजातियाँ हैं। इन
प्रजातियों में से कई प्रजातियों मुद्दाक किए लाभकारी प्रवाद के अपनाता मुद्दाक कि होते हैं, जिन में से 90
फीसदी खाद्य पदार्थ पौधों की तो कहार प्रजातियों से तैयार
होते हैं।

पेड़-पौधे कई तरह के होते हैं, जिनमें से 90
फीसदी खाद्य पदार्थ पौधों की केवल 20 प्रजातियों से तैयार
होते हैं।

पेड़-पौधे कई तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कई तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोगी
पेड़-पौधे कह तरह के होते हैं, जिनमें से उपयोग की किए तह उपयोग की हार किए पौधे के स्वाद के प्रवाद कर पुरेव ने वाल हित्र पेड़-पौधों के कहत कर उसर, आरिय, लवणपुक तथा भारी
हार तह पहुँचने नालले हत पेड़-पौधों के फल तह वाल होते हैं।

प्रताद किए पुरेव के कटाब को भी रोकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह वाल होते हैं।

प्रताद कि का प्रवाद के भी रोकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह पार्च के प्रताद के अपना के तह तह के साथ प्रताद के प्रताद के भी रोकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह वाल को भी राकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह वाल को भी राकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह वाल को भी राकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह वाल को भी राकती हैं। इन पेड़-पौधों के फल तह वाल को पार हैं। अपिट तह वाल हैं।

प्रताद का प्रताद के प्रताद के आरिय का पार हैं। इन पार हैं। इन पार हैं। उपयोग को जो जी जी कि साथ प्रताद में निर्मा के साथ के पार हों। के पार हैं। इन पार हैं। इन पार हैं। विशेष से के प्रताद पेड़-पौधे से से के तह दो पोर हैं। अपीर तह की पार प्रताद में निर्मा के साथ के पार प्रताद में के उपयोगी के कि अनुतार सकते हैं। अपीर कि का प्रताद में जिल हों। के पार हैं। के हिंह से कि पार पार हैं। के हिंह से कि से हिंह से कि से हिंह से तह से हैं। के हिंह से कि से हिंह से कि से से कि से से कि से हिंह से कि से हिंह से कि से हिंह से से हि

कुछ पौधे ऐसे भी हैं, जो कुडा-करकट से खराब होने वाली भूमि को भी उर्वर व उपयोगी बनाने में सक्षम हैं। इनमें प्रमुख हैं—अर्जन, गुलमोहर, सिरस, बबल, अमलतास, कदंब इत्यादि।

आज हमारे वातावरण में ध्वनि प्रदुषण भी बहुत बढ गया है। यह प्रदुषण उन जगहों में अधिक होता है-जहाँ दुकानें, मुख्य सडकें, राजमार्ग या हाइवे आदि होते हैं। प्रकृति में इसे अवशोषित करने वाले पेड-पौधे भी हैं, जैसे-अशोक, नीम, कचनार, बरगद, पीपल, सेमल आदि। इसके अलावा कुछ पेड़-पौधे ऐसे हैं, जो गैसीय प्रदूषकों से निपटने में सक्षम हैं। इनमें मुख्य पौधे हैं-बेल, सिरस, नीम, बोगनवेलिया, पीपल, शीशम, इमली आदि।

इस तरह प्रकृति की हरियाली को बढाने वाले ये पेड-पौधे हमारे लिए जीवनदायक तत्त्वों की अभिवृद्धि करने वाले हैं। इनके माध्यम से प्रकृति न केवल पोषित एवं समृद्ध होती है, बल्कि प्रकृति का प्रदुषण भी इनके माध्यम से दूर होता है। प्रकृति को संतुलित करने में इन पेड-पौधों की अहम भूमिका होती है। ये पेड़-पौधे न केवल बढ़ते हुए तापमान को संतुलित करने में हमारी मदद करते हैं, बल्कि

मिटटी के कटाव को रोकने के साथ-ही-साथ वातावरण में फैली हुई हानिकारक गैसों को भी अवशोषित करते हैं। भूमि का जलस्तर बढाने में मदद करते हैं और वातावरण में ताजी व सगंधित हवा फैलाने में सहयोगी होते हैं। वर्षा कराने में भी इन पेड-पौधों की अहम भूमिका होती है।

ये हमें फसल के रूप में अन्न व सब्जियाँ प्रदान करते हैं, जो कि हमारा आहार होते हैं। पेड-पौधों से हमें कई तरह के फल मिलते हैं, जो हमारे शरीर के पोषण के लिए आवश्यक होते हैं। इसके अलावा प्रकृति में बसे हुए अनेक जीव-जंतुओं के आहार व निवास का माध्यम भी ये पेड़-पौधे ही होते हैं।

इस तरह पेड-पौधे प्रकृति के पंचतत्त्वों को संतुलित. सुव्यवस्थित एवं परिशुद्ध करने का एक माध्यम हैं। इनके माध्यम से प्रकृति व पर्यावरण जीवित एवं स्वस्थ हैं। प्रकृति के विभिन्न तत्त्वों व जीवों के बीच संतुलन है, इसलिए हमें इन पेड-पौधों के महत्त्व को समझते हुए धरती में इन्हें लगाकर इनकी देख-भाल करनी चाहिए और इनके पोषण का ध्यान रखना चाहिए। तभी ये हमारे पोषण का भी ध्यान

सूफी संत खय्याम अपने एक शिष्य के साथ यात्रा पर निकले। वो एक जंगल से गुजर रहे थे कि उनकी नमाज का वक्त हो गया। दोनों एक चटाई बिछाकर नमाज अदा करने बैठे ही थे कि एक शेर वहाँ आ पहुँचा। उसे देख कर उनका शिष्य डर के मारे एक पेड़ पर चढ़ गया, पर खय्याम सुकून से नमाज पढ़ते रहे। शेर भी चुपचाप अपनी राह चला गया और ये दोनों फिर से अपनी यात्रा पर निकल पडे।

कुछ वक्त बाद एक मच्छर खय्याम के पास भिनभिनाने लगा तो उन्होंने अपने शिष्य को कहा—''जरा इसे भगाओ तो सही।'' शिष्य ने अचरज से पूछा—''पहले तो आप एक शेर से भी नहीं डरे, पर अभी एक मच्छर से इतना परेशान हो रहे हैं।'' खय्याम हँसे और बोले—''तब मैं खुदा के साथ था और अब एक इनसान के साथ हूँ।''

॰ ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰। ॰॰॰। गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◄** ॰॰॰॰॰॰॰॰॰॰

आत्सममान, व्यक्ति का अपने स्व के प्रति मुल्यांकन का भाव है कि व्यक्ति स्वयं को क्या मूल्य देता है या अपना क्या मूल्य शेकता है, जो उसके स्वयं के प्रति विश्वास पर एवं उसकी भावनात्मक अवस्था पर निर्भ कराती है। यदि व्यक्ति किसी कारणवश्य आत्सममान को प्रव उसकी भावनात्मक अवस्था पर निर्भ कराती है। यदि व्यक्ति किसी कारणवश्य आत्सममान को मात है। आत्सस्तामान को प्रव स्वक्ता है। वाद अपने स्वर पर भी पिर्भ कराती है। माता-पिता या अभिभावकों से उचित भावनात्मक पोषण का न मिल पाना, कुसँग, जीवन के गहरे आधात या विषम अनुभव, स्कृत या कारींठ में उचित भावनात्मक पोषण का न मिल पाना, कुसँग, जीवन के गहरे आधात या विषम अनुभव, स्कृत या कारींठ में उचित भावनात्मक पोषण का न मिल पाना, कुसँग, जीवन के गहरे आधात या विषम अनुभव, स्कृत या कारींठ में उचित भावनात्मक पोषण का न मिल पाना, कुसँग, जीवन के गहरे आधात या विषम अनुभव, स्कृत या कारींठ में उचित के गहरे आधात या विषम अनुभव, स्कृत या कारींठ में उचित के तिरा उचित के पारा निया या अवसाद के लक्षण बढ़ जाते हैं तिया के भाव से प्रव स्व वो जीवा को इसकी परिण्यामस्वरूप व्यक्ति में उसे किताई हैं और अपनी अधात कराय विषम अनुभव, कराय विषम अपनी स्व स्व वो नी यो नियान के भाव के भाव के वात है यो स्व विक स्व विक

इनको प्रोत्साहन दें। वर्तमान में जिएँ, अपने विचार एवं भावों के प्रति जागरूक रहें, ध्यान का अभ्यास करें और स्वयं से जुड़े रहें। अपने अंदर के आलोचक को, जो दोहरे मानदंड रखता हो. गहरा दफना दें। स्वयं के प्रति अनावश्यक रूप से कठोर तथा दूसरों के प्रति अतिशय उदार न बनें। स्वयं को भी थोड़ा स्थान दें। आंतरिक आलोचक को थोड़ा प्रशिक्षित करें। मन की कार्यशैली को समझने का प्रयास करें। कोई भी कार्य समय लेता है. मन के अवचेतन एवं अचेतन स्वरूप को समझें।

मन के साथ निपटने में अत्यधिक कठोरता नकारात्मक परिणाम भी ला सकती है। इससे समझदारी, सुझ एवं धैर्य के साथ निपटें। एक माँ की तरह बिगडैल मनरूपी बच्चे के साथ व्यवहार करें। एक आँख दुलार की और एक सुधार की रखते हुए इस पर अनंत धैर्य के साथ कार्य करें। बीच-बीच में स्वयं को थोडा ढील दें तथा वह करें, जिससे आप खुश होते हों। छोटी-छोटी उपलब्धियों पर स्वयं को शाबाशी दें तथा अपने जीवन को आनंद के साथ जिएँ। अपना श्रेष्ठतम प्रयास करें, लेकिन अपनी अकुशलता पर स्वयं को न कोसें।

राह में मानवीय त्रृटियाँ संभव हैं, जो होंगी, लेकिन इसके लिए स्वयं को सतत कोसते रहने से सारी ऊर्जा कहीं गैर-उत्पादक परिणाम में लग जाती है। ऐसे में घटना या दर्घटना या चक से सबक लें। इसे मोटे अक्षरों में लिखें। बार-बार सुमिरन करें और अपनी सुजन साधना को और धार दें। दोबारा गलती को करें. तो वह अलग स्तर की हो। ऐसा करते–करते एक दिन हम आत्मसम्मान के भाव से भर जाएँगे: क्योंकि छोटी-छोटी सफलताएँ आपके आत्मसम्मान को बढ़ा रही होंगी तथा एक दिन विजयी मस्कान आपके साथ होगी।

एक खिलाडी की तरह हम तब हार-जीत के बीच अपना कौशल निखारते हुए आत्मसम्मान को समृद्ध कर रहे होंगे। मान कर चलें कि यहाँ कोई भी पूर्ण नहीं, हर कोई गलतियाँ करता ही है। आप भी इसके अपवाद नहीं। उस पर ध्यान केंद्रित करें. जिसे आप बदल सकते हों। उन लोगों के साथ समय बिताएँ, जो आपके बारे में अच्छी राय रखते हों तथा आपको बेहतर अनुभव कराते हों, जो आपको श्रेष्ठतम करने के लिए प्रेरित करते हों तथा आपके आत्मसम्मान के भाव को जगाते हों। यदि ऐसा संग-साथ उपलब्ध न हो तो महापुरुषों की पुस्तकों का, उनके प्रवचनों का सत्संग किया जा सकता है।

इसके लिए उनका स्वाध्याय करें, जो संघर्ष द्वारा अपने क्षेत्र में उत्कर्ष के शिखर तक पहुँचे। इस क्रम में उन लोगों से दूर ही रहें, जो आपको अपने ईर्घ्या-द्वेष तथा कंठाओं के कारण कोसते हों या नीचा दिखाने का प्रयास करते हों, नकारात्मकता का संचार करते हों और आत्मसम्मान में गिरावट का कारण बनते हों। ऐसे लोगों से बिना अपना आंतरिक संतुलन खोए निपटने की कला सीखें। वास्तव में बुराई के प्रति उपेक्षा की दृष्टि एक स्तर तक उपयोगी रहती है। साथ ही अपने वांछित अधिकारों के लिए खड़ा होना सीखें और आवश्यकता पड़ने पर न करना सीखें।

संसार में हर काम कठिन है और हर काम सरल भी। सरल वे हैं, जिन्हें खेल की तरह दिलचस्पी के साथ और अपनी क्षमता के विकास का अभ्यास समझकर किया जाता है। कठिन वे हैं, जिन्हें आशंका, उदासी और भार-बेगार की तरह किसी प्रकार पूरा किया जाता है। -परमपुज्य गुरुदेव

व्यावहारिक पुष्ठभूमि पर परस्पर सकारात्मक संबंध बनाएँ और नकारात्मकता से बचें। साथ ही अपने संघर्ष की प्रेरक कहानी लिखें। रोज छोटे-छोटे कदमों के साथ आगे बढें। एक चार्ट में अपनी प्रगति का लेखा-जोखा रखें। इसमें कौन-सी खामी रह रही है, उसको चिह्नित करें। रोज नई चुनौतियों का सामना करते हुए आगे बढें। आप चाहें तो ऐसी परिस्थितियों का स्वयं सुजन कर सकते हैं, कसरत के रूप में स्वयं को इनके बीच झोंक सकते हैं।

अपनी संघर्षगाथा को कलमबद्ध करें तथा अपने विजयी अभियान के अनुभवों को जरूरतमंदों के साथ शेयर करें। यह भी आत्मसम्मान बढाने वाला एक उपक्रम साबित होगा। अपनी तरह संघर्षशील व्यक्तियों के बारे में सोचें और उनके लिए समाधान का सूत्र बनने का प्रयास करें।





\*\*\*\*

उर्वर भूमि पाकर कोई बीज सहज ही अंकुरित हो उठता है, नन्हा-सा पौधा बन उठ खड़ा होता है, और कालांतर में वह एक विराट वृक्ष का रूप धारण कर लेता है। वैसे ही भक्ति, प्रेम, पवित्रता, सदाचार जैसे दिव्य संस्कारों से भरे-परे परिवार में पैदा हुए बच्चों में वैसे ही दिव्य संस्कार नैसर्गिक रूप से पनपने लगते हैं। फिर एक दिन वैसे ही बच्चे महापुरुष, देवपुरुष, महामानव के रूप में न सिर्फ अपने कुल को, वरन संपूर्ण वसुंधरा को आलोकित करते हैं, आनंदित करते हैं। वे स्वयं भी धन्य होते हैं।

हैदराबाद के नरसी ब्राह्मणी गाँव के एक ऐसे ही परिवार में नामदेव का जन्म हुआ था। नामदेव के पिता दामासेठ व माता गोणाई, दोनों बड़े ही धर्मपरायण व सच्चे भगवद्भक्त थे। सच कहें तो यह कुल ही परम भागवत था। इस कुल में पीढी-दर-पीढी भगवद्भक्ति की परंपरा चली आ रही थी। अस्तु पूर्वजों की भगवद्भक्ति, सच्चरित्रता, सदाचार, पवित्रता, सरलता आदि सभी दिव्य गुण व संस्कार संत नामदेव जी में नैसर्गिक रूप से बचपन से ही मौजूद थे।

पूर्वजों के द्वारा अर्जित, विस्तारित धर्म व भक्ति की परंपरा ही तो परिवार को महान विरासत के रूप में मिलते हैं और यही उस परिवार की सच्ची धरोहर भी होती है। फिर माता-पिता जो कुछ करते हैं, बच्चे भी वही सीख़ते हैं। नामदेव जी को शैशवकाल से ही अपने घर में विट्ठल के श्रीविग्रह की पूजा, विट्ठल के गुणगान, विट्ठल के नाम-जप आदि देखने-सुनने को मिले; इसलिए वे स्वयं भी विट्ठलमय हो गए।

एक बार नामदेव के पिता दामासेठ को किसी काम से बाहर जाना था। इसलिए वे अपने कुल के आराध्य भगवान विट्ठल की पूजा-उपासना का भार नामदेव को सौंप गए। नामदेव पूजन की सामग्री लेकर भगवान विट्ठल के श्रीविग्रह के पास पहुँचे। उन्होंने सरल हृदय से भगवान की पूजा की। एक कटोरे में दूध का नैवेध अर्पित कर नामदेव ने अपने नेत्र बंद कर लिए। फिर उन्होंने नेत्र खोले और देखा कि कटोरे में दुध का नैवेद्य तो वैसा ही रखा है। भगवान ने तो उसे ग्रहण ही नहीं किया।

सरल हृदय बालक नामदेव के लिए भगवान का श्रीविग्रह कोई पाषाण-प्रतिमा नहीं थी, कोई निर्जीव मृतिं नहीं थी। उनके लिए तो साक्षात भगवान ही श्रीविग्रह के रूप में प्रस्तुत थे। इसलिए श्रीविग्रह के द्वारा दुध को ग्रहण नहीं किए जाने से वे परेशान हो उठे। उन्हें लगा कि मेरे ही किसी अपराध के कारण भगवान दूध नहीं पी रहे हैं। यहाँ महत्त्व भगवान के दूध पीने या नहीं पीने का नहीं था।

यहाँ महत्त्व तो उस बालक के हृदय की सरलता का था. निष्कपटता का था. पवित्रता का था: जिसके कारण बालक नामदेव की दुष्टि में भगवान का श्रीविग्रह कोई मूर्ति या पाषाण-प्रतिमा नहीं, वरन साक्षात् प्रभू ही थे जो विग्रह रूप धारण किए हुए थे।

अत: उनसे दूध ग्रहण किए जाने का एक निष्कपट, निश्छल, सरल आग्रह जो नामदेव जी ने किया। भगवान के लिए ऐसी प्रीति निश्चित ही दुर्लभ थी, जो किसी व्यक्ति में रातोरात नहीं पनपती। ऐसी भक्ति व्यक्ति के हृदय में रातोरात नहीं घटित होती। हृदय में भगवान के लिए ऐसी प्रीति पाने, पनपने व पालने में कई जन्म भी लग जाते हैं। तब कहीं जाकर भक्त के हृदय में भगवान के लिए प्रेम व प्रीति का इतना सघन रूप देखने को मिलता है।

प्रेम की ऐसी तीव्रता के कारण ही तो मीरा के कृष्ण मूर्ति से प्रकट होते थे, मीरा से बातें किया करते थे। रामकृष्ण की काली उनसे संवाद करती थीं। सूरदास के कृष्ण उनकी उँगली पकड़कर उन्हें चलाते थे। प्रेम की तीव्रता के कारण ही तो दृष्टिहीन सूरदास भगवान कृष्ण की मनोहारी छवि को निहार्री करते थे। हृदय की पवित्रता व सरलता के कारण ही तो चित्रकूट के घाट पर संत तुलसीदास के हाथों प्रभु श्रीराम चंदन का लेप लगवाते थे।

सर्वज्ञ, सर्वव्यापी परमेश्वर से भक्त के हृदय की पवित्रता, निष्कपटता, निर्मलता कैसे छिपी रह सकती है

. \*\*\*\*\*\*वर्ष **◄** \*\*\*\*\*\*\*\* ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **◄** \*\*\*\*\*\* अप्रैल. 2021 : अखण्ड ज्योति

और भला सर्वज्ञ, संर्वव्यापी परमेश्वर के लिए अपने भक्तों को दर्शन देना कौन-सी बड़ी बात है।

अथर्ववेद (13.4.12) में ईश्वर के विषय में कहा गया है—'स एष एक एकवृदेक एव' अर्थात वह ईश्वर एक है। निश्चय से वह एक ही है। यजुर्वेद (32.3) में कहा गया है—'न तस्य प्रतिमा अस्ति' अर्थात उस ईश्वर की कोई मृति नहीं है। यह सत्य है कि ब्रह्म निर्गण व निराकार है। अस्तर्ब्रह्म का कोई रूप नहीं, कोई आकार नहीं, कोई प्रतिमा नहीं, पर इसका मतलब यह भी नहीं कि निर्गण निराकार ब्रह्म कोई आकार धारण नहीं कर सकता. कोई रूप धारण नहीं कर सकता। अस्तु जो ब्रह्म सर्वत्र व्याप्त है, वह किसी पत्थर की मूर्ति में भी अवश्य व्याप्त हो सकता है।

ईश्वर कोई प्रतिमा तो नहीं, पर वह प्रतिमा में भी अवश्य हो सकता है; क्योंकि वह सर्वत्र है, सर्वज्ञ है। हाँ! इतना अवश्य है कि हम ब्रह्म को प्रतिमा में, मूर्ति में, पाषाण में देखें, पर उन्हें पाषाण न समझें, मूर्ति न समझें, प्रतिमा न समझें। निर्गुण-निराकार ब्रह्म सगुण, साकार रूप धारण कर सकते हैं। भगवान ने गीता में स्वयं कहा है—

यदा यदा हि धर्मस्य ग्लानिर्भवति भारत। अभ्युत्थानमधर्मस्य तदात्मानं सुजाम्यहम्॥ 4.7 परित्राणाय साधूनां विनाशाय च दुष्कृताम्। धर्मसंस्थापनार्थाय सम्भवामि युगे-युगे॥ 4.8

अर्थात जब-जब धर्म की हानि और अधर्म की वृद्धि होती है, तब-तब ही मैं अपने रूप को रचता हूँ। अर्थात साकार रूप से लोगों के सम्मुख प्रकट होता हूँ। साधु पुरुषों का उद्धार करने के लिए. पापकर्म करने वालों का ब्रिनाश करने के लिए और धर्म की अच्छी तरह से स्थापना करने के लिए मैं युग-युग में प्रकट हुआ करता हैं।

वहीं मानसकार लिखते हैं-

जब जब होड़ धरम के हानी। बाढ्हिं असुर अधम अभिमानी॥ तब तब प्रभु धरि बिबिध सरीरा। हरहिं कृपानिधि सज्जन पीरा॥

अर्थात जब-जब धर्म का ह्यस होता है और असर, अधम और अभिमानी प्रवृत्ति के लोगों की वृद्धि होती है तब-तब कुपानिधान प्रभु भाँति-भाँति के दिव्य शरीर धारण कर प्रकट होते हैं और सज्जनों की पीड़ा हरते हैं। अस्तु निर्गण-निराकार ब्रह्म ही सगुण-साकार रूप में प्रकट होते हैं। वे कभी धर्म की स्थापना के लिए सगुण-साकार रूप में प्रकट होते हैं, अवतार लेते हैं तो कभी भक्तों की आकृल पुकार सुनकर वे भक्त के हृदय में आ विराजते हैं और तब भक्त को इसकी प्रत्यक्ष अनुभूति भी होती है, आनंदानुभूति भी होती है।

भगवान श्रीकृष्ण गीता (9.26) में स्वयं कहते हैं-पत्रं पृष्पं फलं तोयं यो मे भक्त्या प्रयच्छति। भक्त्युपहृतमश्नामि प्रयतात्मन:॥

अर्थात जो कोई भक्त मेरे लिए प्रेम से पत्र, पुष्प, फल, जल आदि अर्पण करता है, उस शुद्ध बुद्धि निष्काम

दो मित्र चर्चा कर रहे थे। एक ने दूसरे से प्रश्न किया—''पतंगा और तितली दोनों सुंदरता की ओर आकर्षित होते हैं, पर पतंगा इस प्रयास में अपनी जान दे बैठता है और तितली प्रशंसा की पात्र बनती है, ऐसा विरोधाभास क्यों।'' दूसरे ने उत्तर दिया—''मित्र! पतंगा सौंदर्य को हथियाने की कोशिश करता है; जबकि तितली उसे दूसरों तक पहुँचाती है। जीवन की समृद्धि और सफलता साधनों और सुविद्याओं को बाँटने में है, उन पर एकांगी आधिपत्य में नहीं।''

प्रेमी भक्त का प्रेमपूर्वक अर्पण किया हुआ वह पत्र-पुष्पादि मैं सगुण रूप से प्रकट होकर प्रीतिसहित खाता हूँ। सचमुच अपने इसी वचन, आश्वासन के कारण ही तो वे समय-समय पर अपने सच्चे भक्तों के समक्ष विविध रूपों में प्रकट होते रहे हैं। अपने भक्तों को अपने होने की आनंदानुभृति, प्रेमानुभृति कराते रहे हैं। भक्त के प्रेम के वशीभृत होकर ही तो उन्होंने कभी शबरी के जूठे बेर खाए हैं तो कभी विदुर के घर साग खाया है तो फिर वे 💠 



ब्रह्म और जीव की एकरूपता की अनुभूति ही अद्वैत ज्ञान की अनुभूति है। यह वह अवस्था है, जब जीव और ब्रह्म दोनों एक हो जाते हैं, एकरूप हो जाते हैं—ठीक वैसे ही जैसे विंदु सिंधु में मिलकर एक हो जाती है। विंदु भी सिंधुरूप हो जाती है। तब द्वैतभाव पूर्णतः तिरोहित हो जाता है। जीवात्मा को यह परम अनुभूति तभी हो पाती है, जब उसे अपने नित्य, शुद्ध, चैतन्य, मुक्त व अविनाशी स्वरूप का ज्ञान होता है और यह संभव तभी हो पाता है जब श्रवण, सेवा, भिक्त, भजन, ध्यान आदि के द्वारा व्यक्ति का मन पूर्णतः निर्मल हो जाता है।

मन के निर्मल होते ही जीवात्मा गहन समाधि की अवस्था को प्राप्त होती है और उसी अवस्था में उसे अद्वैत की अनुभूति होती है। उसे स्वयं में ब्रह्म और ब्रह्म में स्वयं के होने की अनुभूति होती है। उसे सब में रब और रब में सब के होने की अनुभूति होती है। उसे तब यह संपूर्ण सृष्टि ही आत्मरूप दिखने लगती है और तब वह स्वयं को सभी प्राणियों में और सभी प्राणियों को स्वयं में देखने लगता है।

अद्वैत ज्ञान में भक्त, भक्ति और भगवान सभी एक हो जाते हैं। भक्त को, साधक को तब यह बोध होने लगती है कि भगवान कहीं बाहर नहीं, बिल्क उसी के भीतर हैं। बस, हमें तो ज्ञान, कर्म, भिक्त, ध्यान, जप आदि के द्वारा उस बोध को गहरा करना है। अद्वैत ज्ञान का अनुभव सभी साधनाओं की परम अवस्था है।

आदि शंकराचार्य की इस अद्वैत ज्ञान की ओर विशेष रुचि थी, जिसका वे भारतवर्ष में प्रसार करना चाहते थे। आचार्य शंकर समाधि की अवस्था में अपने ब्रह्मरूप होने के अनुभव में स्थापित थे, परंतु व्यावहारिक जगत् में, सब में वही ब्रह्म अभिव्यक्त हो रहा है और सबमें वही अनुभव घटित हो रहा है—इसकी उन्हें अनुभूति होना अभी शेष था; क्योंकि तब तक समाधि की अवस्था में रहते हुए स्व के अनुभव में रहना काफी नहीं था, जब तक उन्हें सभी में उसी एक के दर्शन नहीं हो जाते। दैवयोग से आचार्य शंकर की पात्रता के कारण एक दिन वह घड़ी भी आ ही गई, जब

आचार्य शंकर के जीवन में भी अद्वैत ब्रह्मज्ञान उतर आया। अपने व्यावहारिक जीवन में भी उन्हें अद्वैत ब्रह्मज्ञान की अनुभृति हो पाई।

\*\*\*\*\*

घटना इस तरह से है कि एक सुबह आचार्य शंकर नदी में स्नान करने को निकले। रास्ते में उन्होंने देखा कि एक स्त्री अपने मृत पित का सिर अपनी गोद में रखकर जोर-जोर से रो रही है। वह रास्ते में जाने वाले लोगों से अपने पित के दाह-संस्कार के लिए सहायता माँग रही थी। रास्ता बहुत सँकरा था। इसलिए उस स्त्री के रास्ते में ही बैठ जाने के कारण बाकी लोगों को जाने की जगह ही नहीं बची थी।

आचार्य शंकर भी उसी रास्ते से होकर नदी तट तक जाने को निकले थे। इसलिए उन्होंने उस स्त्री से कहा— ''यदि आप शव को रास्ते के किनारे कर देंगी तो हमें आगे जाने की जगह मिल जाएगी।'' पर वह स्त्री अपने पित की मृत्यु के शोक में इस कदर डूबी थी कि उसे आचार्य शंकर की बात सुनाई ही नहीं दी। उसने आचार्य शंकर की बात का कोई जवाब नहीं दिया। आचार्य शंकर बार-बार उस स्त्री से मृत शरीर को रास्ते से हटाने का अनुरोध करते रहे।

अंत में उस स्त्री ने उन्हें जवाब देते हुए कहा—
''महात्मन्! आप शव को ही रास्ते से हट जाने को क्यों नहीं
कह देते?'' यह सुनकर आचार्य शंकर करुणापूर्ण शब्दों में
बोले—''आप अभी अपने पित की मृत्यु के सदमे में हैं,
इसलिए आप ऐसी अस्वाभाविक बातें कह रही हैं। भला
कोई शव भी अपने आप कैसे हट सकता है? उसमें हटने
की शिक्त ही कहाँ है?''

उत्तर में उस स्त्री ने कहा—''महात्मन्! आपके मतानुसार तो सारे जगत् का कर्ता ब्रह्म ही है तो शक्ति के बिना शव क्यों नहीं हट सकता?'' स्त्री का ज्ञानयुक्त तर्क सुनकर आचार्य शंकर सोच में पड़ गए। उन्होंने अगले ही पल देखा कि वहाँ से शव और स्त्री दोनों गायब हैं। यह कैसी लीला थी? इस घटना को देखकर शंकर का हृदय एक अनोखे अनुभव से स्पंदित होने लगा।

आचार्य शंकर समझ गए कि माया की शक्ति ने आज मुझे अपना परिचय करवाया है। वे किसी तरह से नदी में स्नान कर विकल भाव से वापस लौटे। विकल इसलिए कि आप कोई बात हृदय की गहराई से मानते हैं और किसी दिन उसका सबूत मिल जाए तो आपकी अवस्था कैसी होगी? ठीक यही हालत शंकर की हुई। उस दिन आचार्य शंकर ने अनुभव किया कि माया ने ही संसार की रचना की है और वही उसे मिटाती भी है। निर्गुण ब्रह्म तो केवल द्रष्टा मात्र है।

उस स्त्री का यह कहना कि ब्रह्म ही कर्ता है तो शिक्त के अभाव में शव क्यों नहीं हट सकता है? यह वाक्य आचार्य के लिए महावाक्य साबित हुआ। उन्हें यह स्पष्ट बोध हुआ कि 'जीव' व 'ब्रह्म', 'दूध' और 'पानी' की तरह अभिन्न हैं और इस जोड़ी को चलाने के लिए शिक्त चाहिए, लेकिन जो शुद्ध ब्रह्म है, जो किसी जीव से नहीं जुड़ा है, वह मात्र द्रष्टा है। शिक्त के बिना वह कुछ नहीं कर सकता।

इस घटना से उन्हें दोनों में ब्रह्म के दर्शन हुए। एक में शक्तिसहित तो दूसरे में शक्तिरहित। उनके लिए स्त्री और शव में कोई भेद नहीं रहा। अद्वैत ज्ञान के प्रकाश में दोनों गायब हो गए। बचा सिर्फ एक ही अनुभव और वह था अद्वैत का।

अद्वैत ज्ञान की एक ऐसी ही घटना आचार्य शंकर के जीवन में एक बार और भी घटी। जब एक दिन वे अपने शिष्योंसहित गंगास्नान के लिए जा रहे थे; तभी उन्होंने देखा कि सामने से एक काला-कलूटा-सा चांडाल अपने साथ चार कुत्तों को लेकर चला आ रहा है। उसने आचार्य शंकर का रास्ता रोक रखा था।

उन दिनों ऐसा माना जाता था कि इतर जाति के लोगों की उपस्थिति मात्र से ब्राह्मण अशुद्ध हो जाते हैं। इसलिए शंकर के शिष्यों ने चांडाल से कहा—''रास्ते से दूर हटो और आचार्य को जाने दो।'' इस पर चांडाल बोबा—''मैं रास्ते से तब तक नहीं हटूँगा, जब तक आचार्य मेरे सवालों के जवाब न दे देते।''''कैसे प्रश्न?'' आचार्य ने सम्य भाव से चांडाल से पृछा।

क्रोधित चांडाल ने अट्टहास करते हुए कि—''हे महात्मन्! आपने कहा, दूर हटो तो आप किसे दूर हटाना चाहते हैं? मेरे शरीर को या मेरे शरीर में विद्यमान आत्मा को? जब हर इनसान का शरीर अन्न से पुष्ट होता है तो आपके और मेरे शरीर में क्या अंतर है?''

वह व्यक्ति आचार्य शंकर को संबोधित करते हुए बोला— ''मेरा शरीर भी नश्वर है और आपका भी, फिर इनमें क्या अंतर है ? आपका शरीर भी पंचतत्त्वों से बना है और मेरा भी। जब हर शरीर में एक ही आत्मा विराजमान है तो आपमें और मुझमें भेद कैसा ? फिर आप स्वयं को ब्राह्मण और मुझे चांडाल कैसे कह सकते हैं ? फिर तो आप व्यर्थ में ही ब्रह्मतत्त्व में स्थापित होने का झठा अभिमान कर रहे हैं।''

वह व्यक्ति बोला—''तत्त्व की दृष्टि से ब्राह्मण और चांडाल में भेद कैसा? चाँद का प्रतिबिंब कीचड़ के पानी में पड़े या गंगाजल में अंतर कैसा? दोनों में चाँद तो वही रहता है। क्या यही आपका ब्रह्मज्ञान है?''

चांडाल की ऐसी ज्ञान से भरी बातें सुनकर आचार्य शंकर भौंचक्के रह गए। जो ज्ञान वे अपने व्याख्यानों में दिया करते थे, वही ज्ञान व्यावहारिक जीवन में उन्हें एक चांडाल ने स्मरण कराया। उनके भीतर गहरी हलचल मच गई और तुरंत ही उनके मुँह से निकला—''जो ब्रह्म को ही एकमात्र सत्य मानता है और सभी आत्माओं को एक समान देखता है, वह आदरणीय है। दूसरी सभी भिन्नताएँ असत्य हैं।'' कहते हैं आचार्य शंकर को अद्वैत का व्यावहारिक ज्ञान देने हेतु स्वयं भगवान शंकर ही चांडाल के वेश में प्रकट हुए थे।

वास्तव में इन प्रसंगों से हमें भी यह बोध लेना है कि यदि हम भगवान के मार्ग पर चल रहे हैं, अध्यात्म के मार्ग पर चल रहे हैं, अध्यात्म के मार्ग पर चल रहे हैं तो हमें भी ब्रह्म को, अध्यात्म को अपने व्यावहारिक जीवन में अभिव्यक्त होने देना है। हमें अपने चिंतन, चित्र और व्यवहार में ब्रह्म को, ईश्वर को, अध्यात्म को अभिव्यक्त होने देना है। हमें अध्यात्म मार्ग पर चलते हुए हमेशा सजग रहना है; क्योंकि पता नहीं कब हमारे जीवन में भी प्रभु ऐसी घटनाएँ प्रकट कर हमें जगाने वाले हों।

यदि हम ईश्वर के मार्ग पर चल पड़े हैं, अध्यात्म के मार्ग पर चल पड़े हैं तो हमें अब पीछे मुड़कर नहीं देखना है। हमें आगे बढ़ते जाना है, अपने मार्ग में आने वाली हर बाधा को लाँघते हुए, पार करते हुए, अपने आराध्य का, भगवान का, गुरु का स्मरण करते हुए। यदि हम ऐसा कर सके तो हमें भी एक दिन वास्तविक अध्यात्म की अनुभूति अवश्य ही होगी। इसमें कोई संशय ही नहीं है। हमें तो बस, धैर्यपूर्वक, साहसपूर्वक, उत्साहपूर्वक अपने मार्ग पर सतत आगे बढते जाना है।



पाता। इसके लिए जहाँ खडे हैं, वहीं से आगे बढना प्रारंभ करें। यदि कार्य बडा हो तो इसे टुकडों में बाँटें। कोई भी बडा कार्य प्राय: समय प्रबंधन में बाधा बनता है: क्योंकि इसको करने में मन स्वाभाविक रूप से टालमटोल करता है। कार्य को ट्रकडों में बाँटने से मन फिर इसके लिए तैयार होता है, छोटी-छोटी सफलताएँ अगले कार्य को सरल बनाती

किसी से मिलने तथा गपशप में पर्याप्त समय बरबाद होता रहता है। ऐसे में इसके लिए एक समय निर्धारित रखें। अनावश्यक गपशप और प्रपंच से सावधान रहें। साथ ही योजना के लिए भी समय निकालें। प्रात: उठकर दिनभर की योजना बनाएँ या सप्ताह के अंत में अगलें सप्ताहभर की योजनाएँ बनाएँ। योजना बनाने में बिताया गया समय, कार्य के सफल एवं प्रभावी नियोजन में सहायक होता है, अत: इसमें बिताए गए समय को किसी भी रूप में समय की

समय सारिणी को बहुत कठोर न बनाएँ, बल्कि इसे थोडा लचीला रखें. जिसमें बदलती परिस्थितियों के साथ तालमेल की गुंजाइश हो। कार्य के बीच-बीच में विराम लें, कार्य पुरा होने पर स्वयं को पुरस्कृत करें, इससे कार्य का उत्साह बना रहता है। जब मन ऊर्जा से लबरेज रहता हो, ऐसे पलों को व्यर्थ न जाने दें, महत्त्वपूर्ण कार्य ऐसे समय में निपटा लें। साथ ही समय प्रबंधन में बाधक तत्त्वों को कम करें, जैसे--मोबाइल फोन, प्रपंच तथा समय बरबाद करने वाली अपनी अन्य गलत आदतें। समय पर सोने व जागने का क्रम बनाएँ। सार रूप में, किसी भी तरह के कार्य के प्रति उत्साह बनाए रखें, जो समय प्रबंधन में केंद्रीय भूमिका निभाता है व समय के सद्पयोग को सरल बनाता है।

भगवान जिसकी रक्षा करते हैं, वह व्यक्ति बिना किसी रक्षा के साधनों के भी जीवित रहता है और उनके द्वारा अरक्षित व्यक्ति सारी सुरक्षा के बाद भी जीवित नहीं रहता। तभी तो वन में छोड़ा हुआ अनाथ भी जीवित रहता है; जबिक घर पर हर प्रकार की देख-रेख \*\*\*\*



अप्रैल. 2021 : अखण्ड ज्योति

से अंततः लाभ-ही-लाभ होता है। ईमानदारी की मजबूत व उर्वर आधारभूमि पर उसकी आध्यात्मिक प्रगति भी दिन दुनी-रात चौगुनी होने लगती है।

वास्तव में वह अपने जीवन को ही महोत्सव बना लेने में सफल होता है। वह जीवन के हर पल को त्योहार की तरह जीता है। उसका जीवन एक उत्सव बन जाता है। उसका जीवन महोत्सव बन जाता है। उसका जीवन भौतिक व आध्यात्मिक, दोनों ही दुष्टि से पूर्ण हो जाता है, संपूर्ण हो जाता है। उसका जीवन मुरझाया हुआ नहीं, बल्कि गुलाब की तरह खिला हुआ होता है; जिसकी महक से, सुगंध से उसका जीवन भर उठता है। वह परिवार, समाज सबके लिए उदाहरण बन जाता है। ईमानदारी की एक प्रमुख विशेषता यह भी है कि यह अपने साथ कई अन्य सद्गुणों को भी स्वयं ही खींच लाती है।

ईमानदार व्यक्ति हमेशा निर्भीक व निर्द्रीद रहता है। ईमानदारी के कारण उसके अंदर करुणा, प्रेम, सेवा, संवेदना, क्षमा, त्याग, न्याय आदि दैवी गुण स्वतः ही पनपने लगते हैं और उसके सारे कषाय-कल्मष समाप्त हो जाते हैं। इसलिए उसकी भौतिक प्रगति के साथ-साथ आध्यात्मिक प्रगति भी शीघ्र होने लगती है। वहीं बेईमानी एक ऐसा दुर्गुण है, जो अपने साथ-साथ झूठ, फरेब, असंयम, अधैर्य, धर्तता, शातिरता, निर्दयता, भय, हीनभावना, निराशा आदि सभी दुर्गणों को अपने पास बला लेती है और व्यक्ति को उन सभी दुर्गुणों से भर देती है। अस्तु यदि हमें जीवन में उमंग भरना है, उल्लास भरना है, उत्साह भरना है, यदि हमें अपने जीवन को उत्सव बनाना है, महोत्सव बनाना है तो हमें अपने जीवन में ईमानदारी का पालन करना शुरू कर देना चाहिए।

यदि वर्तमान में यह हमारे स्वभाव का हिस्सा नहीं है तो भी हमें इसका अभ्यास करते रहना चाहिए। हमारे लिए ईमानदारी एक विकल्प नहीं, बल्कि अनिवार्यता होनी चाहिए। यह हमारी दिनचर्या में वैसे ही शामिल होनी चाहिए जैसे-खाना-पीना, सोना-जागना, हँसना-बोलना आदि। यदि ईमानदारी को हम जीवनशैली बना लें तो यह निश्चित ही हमारे जीवन को निहाल कर सकती है, और हमारे कारण औरों के जीवन को भी। यह हमारे साथ-साथ औरों के जीवन को भी आसान, सरल, सहज बना सकती है व उसे खशियों से भर सकती है।

एक ईमानदार व्यक्ति बनकर हम एक सभ्य, सुसंस्कृत परिवार, समाज व राष्ट्र के निर्माण में एक महत्त्वपूर्ण इकाई के रूप में अपना बहुमुल्य योगदान दे सकते हैं। अस्तु इसका अभ्यास आज, अभी और यहीं से प्रारंभ कर लें। ईमानदारी का अभ्यास करते-करते एक दिन निश्चित रूप से यह हमारी मूल प्रवृत्ति बन जाएगी।

दो भाइयों में बहस छिड़ गई कि दुनिया में सबसे शक्तिशाली क्या है ? अपनी समस्या का निराकरण कराने वे अपने पिता के पास पहुँचे। सब सुनकर पिता जी बोले—''दोनों बिलकुल गधे हो! फालतू की बातों में अपना और मेरा समय जाया कर रहे हो।'' अपना अपमान सुन दोनों तिलमिलाए, पर मर्यादावश कुछ बोल नहीं पाए। थोड़े समय के पश्चात पिता जी पुनः बोले—''तुम दोनों कितने बुद्धिमान हो। अपना खाली समय जीवन के गूढ़ विषयों के प्रतिपादन में गुजारते हो। मुझे तुम पर बड़ा गर्व है।'' अपनी प्रशंसा सुन दोनों के चेहरे खिल उठे। यह देख उनके पिता जी बोले— ''पुत्रो! दुनिया में सबसे शक्तिशाली मनुष्य की वाणी है। यह बिना हथियार उठाए क्रांति करा सकती है और बिना परिश्रम करे शांति भी। जीवन में इसका हमेशा सद्पयोग करना।''

. \*\*\*\*\*\*वर्ष वर्ष **४** \*\*\*\*\* **>** 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **४** \*\*\*\*\*\*

अप्रैल, 2021 : अखण्ड ज्योति

खोली और रखी हुई पुस्तकों में 'वाल्मीकि रामायण' की पोथी निकाली। व्यवस्था विभाग को इस बारे में बताया और अपने कमरे में ले जाकर पुजा स्थान पर रख दिया।

सुबह गायत्री जप और ध्यान आदि का नित्य क्रम पूरा कर लिया था। वाल्मीकि रामायण को पूजा स्थान पर रखा तो रखने से पहले उसे साफ किया, पोंछा, ग्रंथ के पन्ने उलटे-पलटे और उसमें रखे धागे को पहले अध्याय के आरंभ में रखा। फिर ग्रंथ की पूजा की, दीपक जलाया और पजा-चौकी पर स्थापित कर ग्रंथ देवता का आह्वान किया। कहीं पढ़ा था कि शास्त्र का श्रद्धाभाव से अध्ययन किया जाए तो उसके देवता ग्रंथ का रहस्य अपने आप खोल देते हैं। अनादर या आनन-फानन में पढ़ने लगने पर ग्रंथ अपने आप को सिकोड लेते हैं, अध्येता को अपने मर्म तक नहीं पहुँचने देते। उन साधक ने इस शिक्षा का स्मरण करते हुए ही पूजा-चौकी पर ग्रंथ की प्रतिष्ठापना कर ली थी। इसके बाद उन्होंने ग्रंथकर्ता वाल्मीकि को प्रणाम किया और गुरुदेव का स्मरण करते हुए रामायण का पहला अध्याय पढ लिया। 'संक्षिप्त रामायण' अथवा 'मूल रामायण' के नाम से प्रसिद्ध इस अध्याय का स्वतंत्र अध्ययन भी किया जाता है। इस अध्याय में संपूर्ण रामचरित का संक्षिप्त वर्णन किया गया है।

पहला अध्याय पढ़कर साधक ने ग्रंथ बंद कर दिया और दैनंदिन कार्यों में लग गए। दोपहर एक बजे के लगभग गुरुदेव प्रवचन के लिए नीचे उत्तर रहे थे। वे कार्यकर्ता सामने ही दिखाई दे गए। उन्होंने गरुदेव को प्रणाम किया तो उन्होंने पूछा--''काम शुरू कर दिया बेटा!'' साधक ने कहा--''मूल रामायण के आधार पर एक रूपरेखा तैयार की है गुरुदेव! आपको बताना है।"

चलते-चलते गुरुदेव ने कहा--''तीन बजे के करीब आ जाना। उस वक्त बात कर लेंगे।" यह कहकर गुरुदेव आगे बढ़ गए। साधक ने तय समय पर गुरुदेव के पास अपने सुबह के काम की रिपोर्ट दी। गुरुदेव ने सुनकर कुछ सूत्र बताए और कहा इस तरह तुम्हें रामायण समझने में महीना भर भी नहीं लगेगा। उस साधक ने अगले दिन से ही उन सूत्रों पर अमल शुरू कर दिया। देखा कि पहले दिन ही खुब मन लगा। अध्ययन शुरू करते ही जैसे ग्रंथ स्वयं बात करने लगा। आनंद आया। अगला दिन, फिर दूसरे दिन और तीसरे-चौथे दिन भी इसी तरह अध्ययन किया। लगता था जैसे

आनंद की वर्षा हो रही है। ग्रंथ खोलते ही महर्षि वाल्मीकि रामायण पर प्रवचन करने लगते हैं।

इसी बीच एक दिन की बात है। स्वाध्याय-साधना की व्यवस्था में जुटे वे कार्यकर्त्ता प्रात:कालीन उपासना में तल्लीन थे। ब्रह्मसंध्या के षट्कर्म संपन्न कर लेने के बाद सविता देवता के ध्यान के साथ गायत्री मंत्र का जप चल रहा था। ध्यान में सविता के तेजोमय प्रकाश के साथ गुरुदेव की छवि का स्मरण भी आ जाता। ध्यान की गहन भाव भूमिका में उन कार्यकर्ता ने देखा कि एक गौर वर्ण ऋषि अपने साथ दो किशोर बालकों को लेकर गंगा के तट पर विचरण कर रहे हैं। उन बालकों में एक श्यामवर्ण थे और दूसरे का रंग साफ गौर था। दोनों की उम्र चौदह-पंद्रह वर्ष रही होगी। उन्होंने हाथ में धनुष-बाण लिए हुए थे। यात्रा के समय धनुर्धारी अपना धनुष प्राय: बाएँ कंधे पर रखते हैं और दाएँ कंधे पर तृणीर होता है। युद्ध का अवसर आने पर बाएँ कंधे से उतरकर धनुष हाथों में आ जाता है और शर-संधान करते समय दाहिने कंधे के पीछे संचित तीर निकालकर धनुष की प्रत्यंचा पर चढाते हुए शर-संधान किया जाता है। उन किशोरों ने बाएँ हाथ में धनुष पकड़ रखा था और दाहिने हाथ में एक-एक तीर था। ध्यान-जप में बैठे साधक ने अनुमान लगाया कि दोनों कुमार अपने गुरु के साथ आततायी शक्तियों का नाश करते घूम रहे हैं। साधक को आभास हो रहा था कि वे गंगा के तट पर स्थित एक पीपल के वृक्ष के नीचे बैठे संध्या-गायत्री का सेवन कर रहे थे।

ऋषि और उनके साथ चल रहे दोनों कमार भी गंगा के तट पर रुके। ऋषि ने पास ही खड़े एक वृक्ष की ओर इशारा किया और कुमारों ने अपने धनुष-बाण उस वृक्ष की शाखाओं पर रख दिए। वहाँ से आकर वे गंगा की धारा में उतरे। हाथ-पैर-मुँह आदि धोने के बाद उन्होंने सविता देवता को अर्घ चढाया और बाहर आकर अपने गुरु को प्रणाम किया। तीनों ने आपस में कुछ बातें कीं, दरअसल उसे वार्तालाप कहना ठीक नहीं होगा। बोल तो ऋषिदेव ही रहे थे. दोनों कुमार उनकी बातें सून रहे थे और बीच-बीच में कुछ पूछ लेते थे। उधर वृक्ष के नीचे बैठे साधक का ध्यान उन तीनों की ओर लगा हुआ था। वे बड़े ध्यान से देख रहे थे।

# विष्ण की तपस्थली

ऋषि भगवान ने साधक की मन:स्थिति शायद समझ ली थी और वे दोनों कुमारों के साथ उस वृक्ष की ओर ही

बढते हुए आने लगे। उन्हें अपनी ओर आता देख साधक अपने स्थान से उठ गए और दोनों हाथ जोड़कर प्रणाम की मुद्रा में उनका स्वागत करते हुए आगे बढे। पास पहुँचकर उन्होंने ऋषि के चरणस्पर्श किए और उन दोनों किशोरों को भी प्रणाम किया। उन कार्यकर्ता को आभास था कि यह अनुभव प्रत्यक्ष जगत में हो रहा है, स्वप्न या भाव जगत में नहीं। लेकिन गंगा का जो तट दिखाई दे रहा था, वह शांतिकंज या वाराणसी अथवा दक्षिणेश्वर आदि जैसा नहीं था: जहाँ गंगा का पाट चौडा है और न ही ऋषिकेश, उत्तरकाशी या गंगोत्तरी जैसा था। गंगा के देखे हुए कोई भी किनारे अथवा प्रवाह उन साधक को स्मरण नहीं आ रहे थे, लेकिन दुश्य मनोहारी था। फिर उन्होंने देखा ऋषि अपने साथ आए कुमारों से कुछ कहने लगे। जो कह रहे थे मुद्धिम स्वरों में था, तीनों साधक से काफी दूर थे, फिर भी उन्हें तीनों का वार्तालाप सुनाई दे रहा था। ऋषि उन कुमारों से कह रहे थे, इस स्थान पर युगों पूर्व भगवान विष्णु ने तप किया था। वामन अवतार लेने से पहले यहाँ उन्हीं का आश्रम था। यह स्थान सिद्धाश्रम नाम से प्रसिद्ध था। राजा बलि ने इंद्र और मरुद्गणों को पराजित करने के बाद यहाँ एक विशाल यज्ञ किया था। उस यज्ञ में भगवान विष्णु ने वामन का अवतार लेकर तीनों लोकों को राजा बलि के आधिपत्य से बचाया था। उन्होंने अपनी शक्ति से बलि का निग्रह कर तीनों लोकों को पुन: इंद्र के अधीन कर दिया था।

साधक को इस वृत्तांत से कुछ बोध हो रहा था। उन्हें वाल्मीकि रामायण का एक प्रसंग याद आ रहा था, जिसमें विश्वामित्र राजा दशरथ से राम और लक्ष्मण को माँगकर ले जाते हैं और उन्हें अपने यज्ञ की रक्षा का भार सौंपते हैं। ध्यान की अवस्था में साधक ने देखा और सुना कि ऋषि भगवान जो संभवत: महर्षि विश्वामित्र ही थे। वे दोनों किशोरों से. जिनके बारे में साधक ने समझा था कि राम और लक्ष्मण होंगे. कह रहे थे-वामन रूप में आपने यहाँ दीर्घकाल तक निवास किया था. इसलिए यह आश्रम सब प्रकार के द:खों और शोक-संतापों से रहित है। इस आश्रम पर भगवान वामन के निवास का प्रभाव कुछ कम होने लगा है। इस कारण मेरे यज में विघ्न डालने के लिए यहाँ राक्षस गण आने लगे हैं। यहाँ तुम्हें उन दुराचारियों का अंत करना है। कहते हुए विश्वामित्र उन दोनों कुमारों को अपने साथ आश्रम में ले जाने के लिए उद्यत हए। उन ऋषि को आया देख सिद्धाश्रम में रहने वाले तपस्वी पता नहीं कहाँ से और किस दिशा से दौडे चले आए। उन सबने ऋषि की यथाविधि पुजा-वंदना की और दोनों राजकुमारों का भी सत्कार किया।

अनुभृति के इस चरण में प्रवेश करने के बाद साधक की भाव समाधि टूटी और प्रफुल्लित से वे उठे। इस अनुभव से उन कार्यकर्ता में उल्लास और उमंग का कुछ ऐसा भाव उमडा कि उसी दिन प्रात: दर्शन के समय ही उन्होंने माताजी से अपने अनुभव के बारे में बताया। माताजी ने कहा—''यह गुरुदेव की कृपा है बेटा! इसका रहस्य वही बताएँगे। मैं तुम्हें इतना ही कहँगी कि तुम्हारी साधना प्रखर हो रही है।"

माताजी के इस प्रोत्साहन ने साधक को संतुष्ट कर दिया था। लगा कि उन्हें बता दिया है तो गुरुदेव को भी पता चल ही गया है। अब उन्हें अलग से बताने की क्या आवश्यकता है ? यही सोचते हुए वे कार्यकर्ता प्रात:काल के नियत क्रम के अनुसार सुबह गुरुदेव के पास पहुँचे। प्रणाम के बाद कल के काम-काज और आज के कार्यक्रम की जानकारी देना चाहा ही था कि गुरुदेव ने कहा—''जल्दी ही तुम्हें सिद्धाश्रम जाना पड सकता है। अब वहाँ की स्थितियाँ बदल गई हैं। वह सिद्धों और योगी, यतियों की प्रयोगशाला की तरह हो गया है। इस बीच कई योगी-यति वहाँ पहुँचे हैं और युग के अनुरूप साधना-उपासना के प्रयोगों में लगे हुए हैं।

# ये पायवो मामतेयं ते अग्ने, पश्यन्तो अन्धं द्रितादरक्षन्। ररक्ष तान्त्सुकृतो विश्ववेदा, दिप्सन्त इद्रिपवो नाह देभुः॥

- ऋग्वेद (१/१४७/३)

परोपकार और परमार्थ के कार्यों में निंदा, लांछन, उपहास आदि का भय नहीं करना चाहिए। ऐसे मनुष्यों की रक्षा स्वयं परमात्मा करता है।अत: निश्चित होकर लोक-कल्याण

\*\*\*\*\*

# जल एक औषधि है और इसका उपयोग औषधि के समान उचित सात्रा में करना चाहिए। अक्सर देखा जाता है कि ज्यादातर लोग खाना खाने के तुरंत बाद खुब सारा पानी पीते हैं, जो कि आयुर्वेद को दूरिन्द से उचित के जाता है कि ज्यादातर लोग खाना खाने के तुरंत बाद खुब सारा पानी पीते हैं, जो कि आयुर्वेद को दूरिन्द से उचित के जात है कि ज्यादातर लोग खाना खाने के तुरंत बाद पेट परकर पानी नहीं पीना चाहिए। मेंह साफ करने के लिए एक चूँट पानी पीना चाहिए। और तकरीबन डेढ़ चंटे के बाद हमें पानी पीना चाहिए। और तकरीबन डेढ़ चंटे के बाद हमें पानी पीना चाहिए। और तकरीबन डेढ़ चंटे के बाद हमें पानी पीना चाहिए। और तकरीबन डेढ़ चंटे के बाद हमें पानी पीना चाहिए। और तकरीबन डेढ़ चंटे के बाद हमें पानी पीना चाहिए। और तकरीबन डेढ़ चंटे के बाद हमें पानी पीना चाहिए। अहर तकर के का क्यादा है. उसका अच्छा पावन होगा। इसके साथ ही हमने जो खावा है. उसका अच्छा पावन होगा। इसके संदर्भ में कुछ जरूरी बातें याद रख लें अगर हो सके तो का साथ ही हमने जो खावा है. उसका अच्छा पावन होगा। इसके संदर्भ में कुछ जरूरी बातें याद रख लें अगर हो सके तहन के तहन कि तहन हो हो तो खावा है. उसका अच्छा पावन होगा। इसके संदर्भ में कुछ जरूरी वातें हुए कर तम वाहिए। हमारी तच्च पानी पीना चाहिए। वह सामान्य या फिर हलका गुगगुना हो तहन के तहन कहन जो हो हो तो चाहिए। वह सामान्य या फिर हलका गुगगुना हो तहन के कि तहन कहन जो हो हो ता चाहिए। वह सामान्य या फिर हलका गुगगुना हो तहन के कि तहन के हो तहन कहन जो हो हो ता चाहिए। वह सामान्य या फिर हल को पानी के करी महस्त हो रही हो या प्यास लगी हो तो उसके लिए अगर संस्थ हो तही हो या प्यास लगी हो तो उसके लिए अगर संस्थ हो तही हो या प्यास लगी हो तो उसके लिए अगर संस्थ हो तहे हो या प्यास लगी हो तो उसके लिए आप एक मिलास गरम पानी में सुह को जाती है। यह सामान्य हो तहन हो लिए के साम निक्त के कि तहन हो लिए के साम निक्त हो हो या पानी के करी महस्त हो रही हो या पानी के का वाच कर हो हो हो जाते हैं। यह के हो हो वा तह हो हो हो पानी के उत्त हो हो हो हो या पानी हो ह

ज्यादातर पेट संबंधी रोग दूषित पानी की वजह से होते हैं। पानी को गरम करने के बाद ठंढा करके पीने से पेट की ज्यादातर बीमारियाँ पैदा ही नहीं होती हैं। गरम पानी पीने से शरीर में शक्ति का संचार होता है। इससे खाँसी और सरदी संबंधी रोग बहुत जल्दी दूर हो जाते हैं।

दमा, हिचकी और खराश आदि रोगों में तले एवं भुने पदार्थों के सेवन के बाद गरम पानी पीना फायदेमंद होता है। सुबह-सुबह खाली पेट एक गिलास गरम पानी में एक नीबू का रस मिलाकर पीने से शरीर को विटामिन-सी मिलता है। गरम पानी में एक नीबू का मिश्रण शरीर के प्रतिरक्षातंत्र को मजबूती प्रदान करता है। साथ ही पी.एच. का स्तर भी संतुलित रहता है। प्रतिदिन एक गिलास गरम पानी मस्तिष्क

की कोशिकाओं के लिए एक बेहतरीन टॉनिक का काम करता है। यह सिर की त्वचा को नम करता है, जिससे इसके सखने की परेशानी समाप्त हो जाती है।

वजन घटाने में भी गरम पानी का बहुत बड़ा योगदान है। खाना खाने के एक घंटे बाद गरम पानी पीने से मेटाबोलिज्म (चयापचय) बढ़ता है। अगर गरम पानी में थोड़ा नीबू का रस एवं कुछ बूँदें शहद की मिला दी जाएँ तो इससे शरीर सुडौल हो जाता है। हमेशा जवान दिखते रहने की चाहत रखने वाले लोगों के लिए गरम पानी एक अद्भुत औषधि के रूप में काम करता है। इस प्रकार यदि जल का समुचित उपयोग किया जाए तो यह एक अद्भुत औषधि का काम करता है।

याज्ञवल्क्य प्रतिदिन अध्यात्म के गुह्य विषयों पर प्रवचन दिया करते थे। उसे सुनने निकट के कई संत-महात्मा और राजा जनक भी आया करते थे। कुछ अवसरों पर राजा जनक को पहुँचने में विलंब हो गया तो ऋषि याज्ञवल्क्य ने उनकी प्रतीक्षा करने के उपरांत ही अपना उद्बोधन आरंभ किया, पर यह देख संत-महात्माओं में कानाफूसी प्रारंभ हो गई कि याज्ञवल्क्य राजसी सम्मान की अपेक्षा में ऐसा करते हैं। जब यह बात याज्ञवल्क्य को पता चली तो उन्होंने जनक के जीवनमुक्त होने के प्रमाण को सिद्ध करने के लिए एक नाटक रचा।

अगले दिन उनके प्रवचन के मध्य उनका एक शिष्य दौड़ा हुआ आया और जनक से बोला—''राजन्! शीघ्र चलें, आपके प्रासाद में आग लग गई है।''जनक बोले—''जो मेरा पहले भी नहीं था, वो अब कैसे हो सकता है? ऋषिवर आप प्रवचन चालू रखें, मैं उसके बाद ही राजभवन लौटूँगा।''कुछ समय पश्चात वहीं शिष्य पुनः आया और महात्माओं से बोला—''संतगण! जल्दी आएँ, आग आपकी कुटियाओं तक आ पहुँची है।'' यह सुनना था कि सारे संत-महात्मा वहाँ से भाग पड़े। आग तो कभी लगी ही नहीं थी, वह तो ऋषि याज्ञवल्क्य का रचा स्वांग था। सत्य पता लगते ही सबके सिर लजा से झुक गए।

अप्रैल, 2021 : अखण्ड ज्योति

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

को शैक्षणिक उपलिब्ध्यों को जानने के लिए उनके परीक्षा
परिणामों को भी अध्ययन में सम्मिलत किया गया।
उपकरणों के द्वारा और हों के संगुर्तित करने के लिए
स्वयं शोधार्थी द्वारा प्रत्येक चयनित विद्यार्थी से व्यक्तिगत
त्वर पर बातचीत को गई एवं टेस्ट के प्रश्नों को बोला के
तर प्राव किए गए। अध्ययन से प्राप्त आर्थेकड़ों का
सांख्यिकीय विश्लेषण करने पर शोध परिणाम के रूप में
शोधार्थी ने पाया कि घरेलु वातावरण को सकारात्मकता का
ने नहीन बच्चों को शैक्षणिक उपलिब्ध्य पर पारिवारिक
एवं सामाजिक स्वर पर ज्यादा संवेदनशीलता अपनान के
आवस्यकता होती है। साधारण विद्यार्थियों की तुलना में
ने नहीन बच्चों के हार पर ज्यादा संवेदनशीलता अपनान के
आवस्यकता होती है। साधारण विद्यार्थियों की तुलना में
ने नहीन बच्चों के साधारण विद्यार्थियों की
वातावरण का उनको शैक्षणिक उपलिब्ध्य पर साधार्थित
है, क्योंकि इससे वे सज्याता और अंत:-बाह्य सामंजयर
स्थापित कर पाते हैं। ऐसे बच्चों के लिए घरेलु और स्कृत्त
वातावरण का उनको शैक्षणिक उपलिब्ध्य से साववातावरण का उनको शैक्षणिक उपलिब्ध्यों और व्यक्तित्व
वातावरण का उनको शैक्षणिक उपलिब्ध्यों और व्यक्तित्व
वे सामायसमान आए हैं, जिन्हें अपनाक करने में अन्य का सामायसमान आए हैं, जिन्हें अपनाक करने में अन्य सामायसमान आए हैं, जिन्हें अपनाक करने में सामायसमान आए हैं, जिन्हें अपनाक करने से सामायसमान आए हैं, जिन्हें अपनाक करने से सामायसमान आए हैं, जिन्हें कि एसे वातावरण में ही उनके भीतर
भावनात्मक पोग्यता का विकास होता है जो उनके
आवस्यकता होती है। ऐसे बातावरण में ही उनके भीतर
भावनात्मक पोग्यता का विकास होता है जो उनके
आवस्यकता होती है।
पत्न ने सामाय-सम्पन के लिए ठीक अत्र प्रस्ता है जो उनके जीवन में अनेक समस्याओं के व्यक्ति करने वाच्ये
सम्याया का प्रयोग कर ते जी परिवार कर ते हिए रिक्त के प्रयोग कर रिक्त के प्रयोग कर ते हिए रिक्त के प्रयोग कर ते हिए रिक्त के प्रयोग कर



\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*



प्लास्टिक पर्यावरण के लिए अत्यंत घातक होता है। यह प्रदुषण का एक बड़ा कारण है। आज विश्व का प्रत्येक देश प्लास्टिक से उत्पन्न प्रदूषण की अत्यंत विनाशकारी समस्याओं से जझ रहा है। हमारे देश में तो प्लास्टिक-प्रदषण से नगरीय पर्यावरण ब्री तरह प्रभावित हो रहा है। नगरों में प्लास्टिक थैलियों को खाकर भारी संख्या में पश और पक्षियों की मृत्य हो रही है।

प्लास्टिक नैसर्गिक रूप से विघटित होने वाला पदार्थ नहीं है। इस कारण एक बार निर्मित हो जाने के बाद यह प्रकृति में स्थायी तौर पर बना रहता है। प्रकृति में इसे नष्ट कर सकने वाले किसी सक्षम सुक्ष्म जीवाणु के अभाव के कारण यह कभी भी पूर्णरूपेण नष्ट नहीं हो पाता है। इसको नष्ट करने वाले तत्त्वों के अभाव में एक तरह का असंतुलन उत्पन्न होता है और उस कारण संपूर्ण वातावरण प्रदुषित होता है।

आधुनिक युग में प्लास्टिक एक प्रमुख पदार्थ माना जाता है, जिसका उपयोग हमारे दैनिक जीवन में अनेक प्रकार से होता है। प्लास्टिक के कई लाभ भी हैं। लकडी तथा कागज की तरह प्लास्टिक सड़ता नहीं है तथा लोहे की तरह इसमें जंग नहीं लगता। प्लास्टिक से निर्मित वस्तुएँ यदि गिर भी जाएँ तो ट्रटती नहीं हैं। बिजली के खतरों से बचने के लिए विद्युत उपकरण प्लास्टिक से बनाए जाते हैं। आवश्यकतानसार प्लास्टिक में विभिन्न रासायनिक पदार्थ मिलाकर इसे मुलायम, कठोर, पारदर्शी तथा किसी भी रंग का बनाया जा सकता है।

प्लास्टिक विगत एक शताब्दी की विकास यात्रा के केंद्र में रहा है। इसका इतिहास भी कम रोचक नहीं है। प्लास्टिक का निर्माण सर्वप्रथम सन् 1868 में संयुक्त राज्य अमेरिका के प्रसिद्ध वैज्ञानिक जॉन वेसली हयात द्वारा किया गया था। प्लास्टिक की खोज वस्तुत: एक प्रतियोगिता के कारण हुई। संयुक्त राज्य अमेरिका में बिलियर्ड बॉल के निर्माण के लिए उस समय सामान्य तौर पर हाथी दाँत का उपयोग किया जाता था, परंतु हाथी दाँत विदेशों से आयात करना पड़ता था।

विदेशों से आयात करने में यह बहुत महँगा पडता था और अनेक कठिनाइयों का सामना भी करना पड़ता था। इसी कारण संयुक्त राज्य अमेरिका के अनेक उद्योगपित हाथी दाँत के एक ऐसे विकल्प की खोज में थे. जो सस्ता भी हो तथा इसके लिए आयात पर निर्भर न रहना पड़े। इसी प्रकार के वैकल्पिक पदार्थ की खोज करने के लिए सन 1868 में एक प्रतियोगिता का आयोजन किया गया। इस प्रतियोगिता में हाथी दाँत के सर्वोत्तम विकल्प की खोज करने वाले को दस हजार अमेरिकी डॉलर पुरस्कार देने की घोषणा की गई।

जॉन वेसली हयात नामक रसायनविद ने इस प्रतियोगिता में भाग लेकर अपनी किस्मत आजमाने का निश्चय किया। उसने हाथी दाँत के विकल्प के रूप में पाइरोक्सिलीन नामक एक सेलुलोज नाइट्रेट को आजमाने की योजना बनाई। इससे कछ ही समय पूर्व इंग्लैंड के प्रसिद्ध वैज्ञानिक एलेक्जेंडर पार्कस ने अनुमान लगाया था कि पाइरोक्सिलीन को कपर में मिलाकर जो मिश्रण तैयार होता है, वह काफी लचीले स्वभाव का होगा तथा इसे आसानी से किसी भी आकृति में ढाला जा सकेगा, परंतु पार्कस को इस दिशा में वांछित सफलता नहीं मिल पाई थी।

जॉन वेसली हयात ने पार्कस द्वारा बनाई गई विधि में कुछ संशोधन किए। उन्होंने पार्कस द्वारा बताए गए मिश्रण पर काफी अधिक दबाव तथा तापमान दिया। इसके फलस्वरूप एक प्रकार का प्लास्टिक पदार्थ तैयार हुआ. उसका नाम हयात ने सेल्लॉयड रखा था, परंतु हयात जिस चीज की खोज में थे, वह नहीं मिल पाई, जिसके कारण वे दस हजार डॉलर का पुरस्कार प्राप्त करने में असफल रहे, परंतु इस प्रयोग से उन्हें इतना तो पता चल गया था कि इस पदार्थ को अनेक वस्तुओं के निर्माण में हाथी दाँत के विकल्प के रूप में उपयोग में लाया जा सकता है।

हयात द्वारा विकसित किए गए रासायनिक पदार्थ से शुरू-शुरू में नकली दाँत, कमीज के कॉलर इत्यादि का निर्माण किया जाता था। कुछ समय बाद इस रासायनिक

ॐ ॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐ ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ ॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

प्रवाध से फोटोग्राफिक फिल्म, स्वचालित वाइनों होतु खड़िक्यों के परदे तथा विंडस्क्रीन इत्यादि वस्तुएँ बनाई जोने लगीं।

उन्नीसबीं शताब्दी के अंतिम दशक में विल्लेलम किता होते होते होते के विंकल स्थिट्तर नामक दो जर्मन सामक विंचान किता है। इस नया प्रवाध ते के विंकल में इस निर्माण हेतु स्टेंग के विंकल किता है। किता है, जिसका उपयोग के उद्योगों में सफलता प्राप्त की कि कैसीन पर फार्मील्डाइड की अभिक्रिया से जानवरों के सींग से मिलता—जुतात था । इस प्रवाध का उपयोग लिता वाता लगीं में सफलता प्राप्त की कि कैसीन पर फार्मील्डाइड की अभिक्रिया से जानवरों के सींग से मिलता—जुतात था । इस प्रवाध का उपयोग लिता है। असका उपयोग होता है। असका उपयोग लिता वाता लगीं थी कि किसीन पर फार्मील्डाइड की अभिक्रिया से जानवरों के सींग से मिलता—जुतात था गया।

इस पदार्थ का व्यापारिक उत्पादन प्रारंप को गया।

इस पदार्थ का व्यापारिक जाम गैलालीय का शाब्दिक अर्थ हुआ दुश्या दुश्या वात हो। इस प्रवाध के स्था गया।

तेता तथा लाथ धी श्रीक भाषा के शब्द हैं जिसका उपयोग पता व्याप्त कि किसीन पर प्रारंप कि सामा थी, इसीलिए इसे सिम्मिलत रूप से गैलालीय का शाब्दिक अर्थ हुआ दुश्या प्रवास । चेंक किसीन प्रतास का शाब्दिक अर्थ हुआ दुश्या प्रवास के स्वत्य कि सिम्मिलत रूप से गैलालीय का शाब्दिक अर्थ हुआ तथा इससे कई वस्तुर्य बनाई जाने लगीं। प्रारंपिक इंग कहा जाए तो गतत नहीं होगा।

उद्योग कात में में लालीय काकी उपयोगों परार्थ सिद्ध हुआ तथा इससे कई वस्तुर्य बनाई जाने लगीं। प्रारंपिक इंग कहा जाए तो गतत नहीं होगा।

उद्योग के पत्र के सुर्य में सहत्य पूर्ण योगान देने वाल किता का कर कर कर हुण के प्रयास के का आहिए।

उद्योग के पत्र उस्ते हुण सुल्क के प्रयामों से पत्र लगाया था कि का अने कर प्रवास के सिंग के हिए से समान हो । यह प्रवृक्ष के प्रयामों के सिंह का उपयोगों परार्थ सिद्ध हुआ वाहिए।

उद्योग के पत्र विकास की दिशा में महत्त्य प्रयोगों से पत्र लगाया था कि का अने कर का कुण के पत्र पत्र लाहिए।

वेता हीत है। बेयद द्वार विकसित किर गए इस रालदा प्रवृक्ष के आप प्रवृक्ष का को अपने का किया मान हो । यह प्रवृक्ष का को प्रवृक्ष का को प्रवृक्ष का को उपयोग कर ना विहिष्य का तहिए।

वेता हो विक्य अपने को बड़ा बता है । मुम से से जो प्रवृक्ष का किए।

से समस्या कही । गुक बोल — ''जो अपने को छोटा और दूसरे को

युगगीता —251



(श्रीमद्भगवद्गीता के दैवासुरसम्पद्विभागयोग नामक सोलहवें अध्याय की नौवीं किस्त)

[ श्रीमदभगवदगीता के सोलहवें अध्याय के आठवें श्लोक की व्याख्या इससे पूर्व की किस्त में प्रस्तुत की गई थी। इस श्लोक में श्रीभगवान आसुरी प्रवृत्ति वाले मनुष्यों के लक्षणों को और विस्तार में बताते हैं। वे कहते हैं कि आसुरी प्रवृत्ति वाले मनुष्यों की ऐसी मान्यता होती है कि यह जगत् आश्रयरहित, सर्वथा असत्य, बिना ईश्वर के, अपने आप केवल स्त्री-पुरुष के संयोग से उत्पन्न है, अतः केवल काम ही इसका कारण है। इसके अतिरिक्त इस संसार के होने का अन्य क्या कारण हो सकता है ? यहाँ ये कहने के पीछे भगवान श्रीकृष्ण का अभिप्राय यह है कि आसुरी स्वभाव वाले व्यक्ति प्रवृत्ति-निवृत्ति का भेद तो नहीं ही जानते और साथ ही वे ये भी कहते हैं कि इस चराचर जगत् का अर्थात संसार का धर्म-अधर्म के रूप में कोई आधार या आश्रय नहीं है और जब इसका कोई आश्रय नहीं है तो ईश्वर का अस्तित्व ही संदिग्ध हो जाता है। वे ये भी कहते हैं कि इस जगत् का कोई रचयिता, शासक एवं नियामक नहीं है। उनके अनुसार यह संसार बिना किसी ईश्वरीय हस्तक्षेप के मात्र स्त्री-पुरुष के परस्पर कामवश संयोग के कारण उत्पन्न हुआ है, अतः काम ही इसके अस्तित्व का एकमात्र कारण है।

ऐसा सोचने व ऐसा कहने के पीछे आसरी वृत्ति वाले मनुष्यों का अभिप्राय यह है कि इस जगत में हमें मनमाफिक भोगों को भोग लेना चाहिए। जब उनके अनुसार यहाँ कोई ईश्वर, कोई कर्म विधान, कोई जीवन-उद्देश्य नहीं है तो फिर यहाँ जो क्षणिक सुख हमें मिलता है, उसी को भोगने में हमें हमारा जीवन लगा देना उचित है। स्पष्ट है कि ऐसी सोच वाले लोगों का विश्वास दायित्व बोध या कर्त्तव्य कर्म में नहीं है। इसीलिए उनको चोरी, अपराध, हिंसा, व्यभिचार, दुराचार करने में कोई ब्राई नजर नहीं आती। वे ऐसा सोचा करते हैं कि यदि कुकर्म करके भी सुख मिल जाता हो तो उन कुकर्मों को निस्संकोच कर लेना चाहिए; क्योंकि जीवन निरर्थक है, इसका कोई परम उद्देश्य नहीं है। ऐसा चिंतन आसुरी स्वभाव वाले व्यक्तियों का होता है।

इसके आगे श्रीभगवान कहते हैं--एतां दुष्टिमवष्टभ्य नष्टात्मानोऽल्पबद्धयः। प्रभवन्त्युग्रकर्माणः क्षयाय जगतोऽहिताः॥ १॥ शब्दविग्रह—एताम्, दृष्टिम्, अवष्टभ्य, नष्टात्मानः, अल्पबुद्धयः, प्रभवन्ति, उग्रकर्माणः, क्षयाय. जगत:. अहिता:।

शब्दार्थ-इस ( एताम् ), मिथ्या ज्ञान को ( दुष्टिम् ), अवलंबन करके ( अवष्टभ्य ), जिनका स्वभाव नष्ट हो गया है (तथा) ( नष्टात्मान: ), जिनकी बद्धि मंद है (वे) (अल्पबुद्धयः), सबका अपकार करने वाले (अहिताः), क्ररकर्मी मनुष्य (केवल) (उग्रकर्माण:), जगत के (जगत:), नाश के लिए ही (क्षयाय), समर्थ होते हैं (प्रभवन्ति)।

अर्थात इस दुष्टि का आश्रय लेने वाले जो मनुष्य अपने नित्य स्वरूप को नहीं मानते तथा जिनकी बृद्धि तुच्छ या मंद है, जो सबका अपकार करने वाले क्रूरकर्म ही करना जानते हैं, उन मनुष्यों की सामर्थ्य का उपयोग जगतु का नाश करने में ही होता है। प्रकृति हर तरह के व्यक्तियों से उनकी प्रवृत्ति के अनुसार कर्म करा ही लेती है। इसीलिए श्रीभगवान यहाँ पर कहते हैं कि ऐसी आसुरी प्रवृत्ति वाले मनुष्य जिनका स्वभाव नष्ट हो गया है, वे केवल शरीर को ही अस्तित्व मानकर बैठे हैं और उसी के सुखों की प्राप्ति में

. \*\*\*\*\*\*\* वर्ष ◀ \*\*\*\*\*\*\* ► 'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ \*\*\*\*\*

अपना जीवन झोंकने को तैयार हैं, उनकी बुद्धि भी तुच्छ होती है, उनके कर्म भी क्रूर व अहितकारी होते हैं और इसीलिए उनकी सामर्थ्य का उपयोग मात्र जगत् का विनाश करने में ही किया जा सकता है।

श्रीभगवान यहाँ कहते हैं कि आसुरी वृत्ति वाले मनुष्य जो प्रवृत्ति-निवृत्ति के भेद को नहीं समझते, जिनका आचरण न तो श्रेष्ठ होता है और न ही करने योग्य होता है—ऐसे मिथ्या ज्ञान का अवलंबन करने वाले मनुष्य अपने स्वभाव को नष्ट कर बैठते हैं। मिथ्या ज्ञान का तात्पर्य उस सोच से है जिसमें वे ये मानते हैं कि इस जगत् का कोई आश्रय-आधार नहीं; यहाँ कोई ईश्वर, कोई कर्म विधान नहीं; यहाँ भोग ही सब कुछ है, योग जैसा यहाँ कुछ भी नहीं; यहाँ भोग ही सब कुछ भी नहीं है; यहाँ जीवन का कोई लक्ष्य, कोई उद्देश्य, कोई गंतव्य नहीं और इसीलिए यहाँ जीवन को मात्र भोगों की प्राप्ति में झोंक देने में कोई गलत बात नहीं।

स्पष्ट है कि जो भी व्यक्ति इस तरह की धारणाओं व मान्यताओं के आधार पर अपना जीवन जिएगा, वह अपने नित्यस्वरूप से अपिरचित रह जाएगा, वह अपना स्वभाव निश्चित रूप से भुला बैठेगा, गँवा बैठेगा; क्योंकि आत्मा का तो स्वभाव ही परम शांति में, परम संतुलन में छिपा हुआ है। जब तक जीवात्मा परमात्मा से एकरूप, एकाकार न हो सके, तब तक वह अपने स्वभाव से विमुख ही है। जो इस मान्यता से विपरीत चिंतन को अपने जीवन का मूलमंत्र बनाकर बैठा है, उसका जीवन फिर एक त्रासदी में, दरद में, पीड़ा में बदल जाता है।

ऐसे व्यक्ति की बुद्धि भी धीरे-धीरे मंद, तुच्छ व निकृष्ट हो जाती है। आधुनिक समय में हम बुद्धि का उपभोग मात्र तर्क करने में, निंदा करने में, आलोचना करने में, दूसरों की किमयाँ ढूँढ़ने में करते हैं। श्रीभगवान कहते हैं कि ये तुच्छ बुद्धि के प्रतीक हैं। सही अर्थों में मनुष्य के भीतर उपलब्ध बुद्धि की क्षमता, वो क्षमता है जो जीवन के आर-पार देखने की सामर्थ्य रखती हो, जो मनुष्य के भीतर निहित संभावनाओं के जागरण की सामर्थ्य रखती हो।

भगवान श्रीकृष्ण कहते हैं कि आसुरी वृत्ति वाले मनुष्यों का स्वभाव तो नष्ट होता ही है, साथ ही उनकी बुद्धि भी अल्प, मंद या निकृष्ट हो जाती है। ऐसे लोग फिर परमात्मा की उपस्थिति को तर्क से सिद्ध करने का आग्रह करने लगते हैं। सच यह है कि जीवन के महत्त्वपूर्ण सत्य अनुभव किए जा सकते हैं, सिद्ध नहीं किए जा सकते। जिस तरह से न तो सौंदर्य को सिद्ध किया जा सकता है, उसी तरह से परमात्मा को भी सिद्ध नहीं किया जा सकता है। आसुरी वृत्ति वाले मनुष्य इसी तुच्छ दौड़ में अपनी बुद्धि को लगा देते हैं।

ऐसी वृत्ति वालं मनुष्यों के भीतर जो ऊर्जा शेष रह जाती है, वो विध्वंसक होती है। उस ऊर्जा का उपयोग फिर किसी सार्थक कार्य में नहीं किया जा सकता। उसके द्वारा फिर मात्र ध्वंस का कार्य कराया जा सकता है। इस संसार में मूलरूपेण चार प्रकार की आत्माएँ हैं। पहली तो वे हैं; जो विशुद्ध रूप से प्रकाशित हैं, पिवत्र हैं, दैवी ऊर्जा से आप्लावित हैं। ऋषि, मुनि, अवतार, सिद्ध, संत—इसी श्रेणी में आते हैं।

इसके बाद वे आत्माएँ हैं, जिनमें सात्त्विक भाव प्रबल हैं, पर तामसिक या अधोगामी प्रवृत्तियाँ भी उनमें देखने को मिलती हैं। तीसरी आत्माएँ वे हैं, जिनमें तामसिक प्रवृत्तियाँ प्रबल हैं, परंतु उनमें सात्त्विक प्रकाश की अनुभूति कभी-कभी हो जाती है। चौथी आत्माएँ वे हैं; जो वर्तमान समय में पूर्ण रूप से अंधकार से, तमस् से घिर गई हैं और जड़ता, पाप, निष्क्रियता ही उनके जीवन की परिभाषा बन गए हैं।

इनमें से प्रकृति प्रत्येक प्रवृत्ति वाले मनुष्य से उसकी प्रवृत्ति के अनुसार काम ले लेती है। तामसिक प्रभुत्व के साथ जन्मे रावण के कुकर्मों को वह माध्यम बना लेती है, ताकि भगवान राम का अवतरण संभव हो सके। यहाँ यह कहने का अर्थ मात्र इतना है कि ध्वंस की परिस्थितियाँ भी परमात्मा की इच्छा से बनती हैं, ताकि सृजन की पृष्ठभूमि तैयार हो सके।

यदि नींव के पत्थर पर हथौड़े न पड़ें, तो इमारत खड़ी कैसे हो सकेगी? यदि बीज गले नहीं, फटे नहीं, उसके अंदर का अंकुर फूटे नहीं, तो पौधा जन्म कैसे ले सकेगा? यदि माँ प्रसव की पीड़ा से न गुजरे तो नई आत्मा को जीवन कैसे मिल सकेगा? इसी तरह प्रकृति भी आसुरी प्रवृत्ति वाले मनुष्यों की सामर्थ्य का उपयोग जगत् का ध्वंस करने में ले लेती है, तािक ध्वंस के उपरांत सृजन की मनोरम परिस्थितियाँ विनिर्मित हो सकें। भगवान श्रीकृष्ण के अनुसार सृष्टि में उपस्थित आसुरी तत्त्वों का यही उद्देश्य है।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

चसंत ऋतु के साथ पूरी प्रकृति जैसे नाना रंग के फूलों के नृंगार के साथ सज जाती है। चारों और रंग- विरोप फूलों को सतरंगी छटा इन दिनों में देखते ही बनती है। इन फूलों के बीच कुछ ऐसे भी फूल हैं, जो अपने अपने सूरंत कि साथ सज जाती है। चारों और रंग- विरोप फूलों को सतरंगी छटा इन दिनों में देखते ही बनती है। इन फूलों के बीच कुछ ऐसे भी फूल हैं, जो अपने अपने सूरंत को साथ विचित्रता तिए ऐतो हैं, जो अपने अपने सूरंत को साथ विचित्रता तिए ऐतो हैं, जो अपने अपने सूरंत को साथ विचित्रता तिए ऐतो हैं, जो अपने उद्याग में कैले ऐसे ही कुछ विचित्र एवं विशिष्ट फूलों का रोचक संसार।

जीविंग हाटें दिल की तरह दिखने वाला सूंदर फूल है, जो देखने पर आह्यचंचिकत करता है। नेकह में का मान जैसे इसमें से खुन को बूँदे उपक रही हो। इस फूल को पीतों के अंत में पक बूँद जैसी छोटी-सी आकृति बनती है। हास के कह ति सा कारण इस फूल का नाम स्वींडिंग हाटें दिल की तरह दिखने वाला सुंदर फूल है, जो देखने पर आह्यचंचिकत करता है। नेकह में अपने महे हैं, जिस कारण इस फूल का नाम स्वींडिंग हाटें दिल की तरह दिखने वाला सुंदर फूल है, जो देखने पर आह्यचंचिकत करता है। नेकह में अपने सुंह है, जिस कारण इस फूल का नाम स्वींडिंग हाटें दिल की तरह दिखने वाला सुंदर फूल है, जो देखने में ऐसा लगता है के की बीच के का खुर हो हो है जो के का खुर हो हो है जो के का खुर हो हो है और इनसे गंभी किया जात है। हालींक ये जहरीले हो है और इनसे गंभी किया जात है। हालींक ये जहरीले हो है और इनसे गंभी किया जात है। हालींक ये जहरीले होते हैं और इनसे गंभी किया जात है। हालींक ये जहरी होते हैं और फालों के का खुर होते हैं और का का नाम से पर खुत होते हैं और का महं हो के खुर होते हैं और का का का नाम स्वींडिंग होते हैं जो होते हैं और स्वांचे के अधि होते हैं जो होते हैं और पर स्वांचे होते हैं और स्वांचे के का खुर होते हैं और का का का नाम स्वांचे होते हैं और स्वांचे के का खुर होते हैं और का का का नाम स्वांचे होते हैं और सुंदे होते हैं और अधि होते होते हैं सुंदे होते हैं और सुंदे होते हैं और सुंदे होते हैं और सुंदे होते



सहार्ष दयानंद एवं आर्यसमाज से प्राप्त राष्ट्रीय भावना वाले देशफाक लोगों को नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की नामावली में स्वामी श्रद्धानंद के साथ यह अर्थभिक लोगों की अल्तीकिक कार्य कि लिए उठ को हुआ। आर्यसमाज को शिक्षण संस्था में अध्यापन कार्य को लिए उठ को हुआ। आर्यसमाज को शिक्षण संस्था में अध्यापन कार्य को लिए उठ को हुआ। आर्यसमाज को श्राप्त अं उत्सके सिक्सानों के उनके राष्ट्रीय जीवन का अध्याय प्रारंभ हुआ। वहीं से उनके राष्ट्रीय जीवन का अध्याय प्रारंभ हुआ। वहीं से उनके राष्ट्रीय जीवन का अध्याय प्रारंभ हुआ। वहीं से उनके राष्ट्रीय जीवन का अध्याय प्रारंभ हुआ। वहां करते हुए लिखा—जो कुछ पढ़ने का फल है, वह करते हुए लिखा—जो कुछ पढ़ने का फल है, वह करते हुए लिखा—जो कुछ पढ़ने का फल है, वह कार्य एक प्रवासक के लिए कोटो (डी०ए०) वीं कांलिज प्रवेधकारों सभा) ने उन्हें लंदन में इतिहास के सोजस्वा करा हो हुए। डिग्री तो नहीं ला सके, परंतु सन् 1857 के विद्रोह पर जो भी पुस्तक में माई जी इतिहास के प्रोप्त हो। मा पुस्त के सिक्सानों के लिए कोटो (डी०ए०) वों कांलिज एवं आप में प्रवृद्धानं के सिक्सान के लिए कोटो (डी०ए०) वों कांलिज एवं आप में प्रत्धान के लिए कोटो (डी०ए०) वों कांलिज (डी०ए०व) कांलिज लाहीर, जिसमें भाई जी इतिहास के प्रोप्त हो। मा पुस्त को सिक्सान के लिए कोटक के सिक्सान के सिक्सान के सिक्सान के लिए कोटक के सिक्सान के लिए कोटक के सिक्सान के सिक्सान के लिए कोटक के सिक्सान के लिला में एकत के सिक्सान के लिला प्रार्व प्राप्त के सिक्सान के लिला में एकत के सिक्सान के लिला में एकत के सिक्सान के सिक्सान के लिला में एकत के सिक्सान के लिला में एकत के सिक्सान के लिला के लिला में एकत के सिक्सान के लिला के सिक्सान के ल

पड़ा मिला, जो उनकी वापसी के समय श्याम जी ने जबरदस्ती रख दिया। श्याम जी कृष्ण जी ने उन्हें अजीति सिंह के लिए पिस्तौल भी दी, जो उनके पास ही पड़ी रही। तलाशी में वह नुसखा पुलिस के हाथ आ गया। भाई परमानंद जी की नौकरी छीन ली गई। अच्छे आचरण के लिए 25-25 हजार की दो जमानतें उनके दो मित्रों ने दीं, जिसके बाद वे अमेरिका चले गए। वहाँ से सन् 1914 में भारत आकर

उन दिनों माईकल ओड्वायर पंजाब का गवर्नर था। जब उससे किसी ने भाई परमानंद का जिक्र किया, तो उसने कहा—''कहता है दवाइयाँ बनाता हूँ, परमात्मा जानता है बनाता क्या है ?'' उसी शाम को भाई परमानंद को पकड लिया गया। भाई जी का मुकदमा एक ट्रिब्यूनल के सामने पेश हुआ, जिसके तीन सदस्य थे। दो जज अँगरेज थे और

दोनों अँगरेजों ने मृत्युदंड की संस्तृति की; जबिक पं. शिवनारायण ने उम्रकैद की सिफारिश की। मामला वायसराय के पास गया. जिसने आजीवन कैद का आदेश दिया। उन्हें अंडमान द्वीप जिसे कालापानी कहा जाता है, वहाँ भेज दिया गया। वहाँ वीर सावरकर, भाई परमानंद के साथ थे। इन दोनों का आपस में घनिष्ठ संबंध हो गया था। भाई परमानंद कहते थे कि वीर सावरकर और वह दोनों

भाई परमानंद पर जो गुजरी, उसकी कल्पना भी नहीं कर सकते हैं। उनकी पत्नी भाग्यसुधी पर जो गुजरी, वह बहुत भिन्न न थी, परंतु उनने इन कष्टों को बड़ी हिम्मत से सहन किया। शहर की एक छोटी-सी गली में एक छोटा-सा कमरा किराये पर लिया और आर्यसमाज की कन्या पाठशाला में काम करना आरंभ किया। भाई परमानंद को सन् 1926 में रिहा कर दिया गया। भाई परमानंद को पुलिस ने लाहौर रेलवे स्टेशन पर या लाहौरी द्वार के निकट ताँगों-इक्कों के अड्डे पर छोड़ दिया। निकट ही आर्यसमाज

वे वहाँ गए. और एक व्यक्ति से पूछा कि क्या वह व कर भाई परामानंद के परिवार के निवासस्थान का पता दे सकता है? वहीं पास खड़े एक आदमी ने उन्हें पहचान किया शास पहुँच गए। इसके परवार भाई जार पता वे कर के परिवार के निवासस्थान का पता दे का प्रता वे उसके परवार आई एक आदमी ने उन्हें पहचान किया और वे उसकी सहायता से अपनी पत्नी और बच्चों के त्या पर पुँच गए। इसके परवार भाई जो कुछ दिनों के लिय किया है इितास के वे अमिर एवं अमत व्यक्ष असुमान की और मांध्रिकर गए। तो उन्हें वहाँ बैठने नहीं दिया। भाई जो के स्वािमानों इस्य की इससे ठेस पहुँची। इस घटना के बाद वे कांग्रेस के कांग्रेस में भाम के अमर योद्या लाला हरदाल को से महायता अस्पान के अमर योद्या लाला हरदाल अमेरिक में थे, तब एक बार उनके मन में यह विचार आया कि इन स्वार्तव्य संप्राम के अमर योद्या लाला हरदाल अमेरिक में थे, तब एक बार उनके मन में यह विचार आया कि इन स्वार्तव्य संप्राम के अमर योद्या लाला हरदाल अमेरिक में थे, तब एक बार उनके मन में यह विचार आया कि इन स्वार्तव्य संप्राम के अमर योद्या लाला हरदाल अमेरिक में थे, तब एक बार उनके मन में यह विचार आया कि इन स्वार्तव्य संप्राम के अमर योद्या लाला हरदाल अमर का मांच्य के का स्वर्तव्य संप्राम के अमर योद्या लाला हरदाल को जन्म दे लेक है किसी निए अध्यात्म संप्राप को जन्म दे लेक है किसी निए अध्यात्म संप्राप को जन्म दे के एक अमर योद्या है अपने से एक सहान विचार आया कि इन स्वार्तव्य संप्राम के उंडरपूर्ण तथा अशांतित्यक के लेक हिस्से तिल-तिलकर कराति, बिता है पूर अपने का स्वर्तव्य संप्राप के किया कि से एक इसे प्राप्त के प्राप्त के प्राप्त के प्राप्त के से एक सहान विचार के लोक है किसी तिल-तिलकर कराति, बिता है पुर अपने विचार के लोक है किसी तिल-तिलकर व्यव्य विचार विचार के लोक है किसी तिल-तिलकर व्यव्य विचार विचार विचार के लोक है किसी तिल-तिलकर व्यव्य विचार विचार के लोक है विचार के एक को से एक सहान के लोक है किसी तिल-तिलकर विचार विचार विचार विचार के लोक है विचार के एक को हो विचार विचार के लोक है विचार के लोक है विचार वि



परमपूज्य गुरुदेव की अमृतवाणी –1

परमपूज्य गुरुदेव के व्यक्तित्व की यह एक अलीकिक विशेषता रही है कि उन्होंने भारतीय संस्कृति के समस्त आयामों को एक प्रगतिशाल जिंतन एवं प्रासंगिक दृष्टिकोण के साथ समाज के सामगे प्रस्तुत कि समस्त आयामों को एक प्रगतिशाल जिंतन एवं प्रासंगिक दृष्टिकोण के साथ समाज के सामगे प्रस्तुत कि ते प्रस्तुत कि समस्त आयामों को एक प्रगतिशाल जिंतन एवं प्रासंगिक दृष्टिकोण के साथ समाज के सामगे प्रस्तुत किया है। प्रस्तुत उद्बोधन परिजाजक परंपरा के पुनर्जीवन के प्रयास पर के जिंदित है। व्यव्या करते हुए नजर आते हैं। वे कहते हैं कि परिजाजक होने का उद्देश्य सवास्थ्य का संरक्षण भी है और जनसंपर्क करते हुए जीवन के अनुभवों को बेहतर बनाना भी है। वे कहते हैं कि जो इस भावना के साथ परिजाजक प्रशिक्षण को प्राप्त करते हैं, उनका विकास समग्र होता है। आइए हृदयंगम करते हैं उनकी अमृतवाणी को......

गायत्री मंत्र हमारे साथ-साथ—
ॐ भूर्भुवः स्वः तत्सिवतुर्वरेण्यं भर्मों देवस्य धीमहि धियो यो नः प्रचोदवात्।
स्वास्थ्य का सर्वर्द्धन विश्व से संसार में सब लोग जानते हैं। इसमें स्वार्थ और परमार्थ दोनों का समन्यय है। ये त्वार्थ के प्रवास के प्रतास के विवास के अपने का भी समन्वय है। हो हो ची चोह का भी समन्वय है। से स्वार्थ का भी समन्वय है। हो सो ची का समन्यय है। परमार्थ तो है। हो साथ के अपने के बाद में उनका स्वर्ध विद्या का सकती विद्या का भी समन्वय है। हो सो चा सम्वय है। स्वर्ध को स्वर्ध के मुख्यमंत्री के साथ को है। विवर्ध के बाद में उनका स्वर्ध वेदित का हिए एवं सो सो ची किया विद्या के साथ को है। साथ के साथ को है। विद्या किया के साथ के साथ के साथ को है। विद्या किया किया किया विद्या के साथ के साथ

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

के देख लीजिए, मैंने टहलना और स्वाच्याय हमेशा जारी पहले हैं। जहें से वह एमवता है कि वहर एक जारह बैटकर वह हो है। चाहे जो हो जाए, अभी भी हम नियमित रूप से उसके खाने का सामान एक जगह रख देंगे, तो उसका उर्च देव दहते हैं। इस मैंव हो नहीं रहते, टहलते भी रहते हैं। उसके खाने का सामान एक जगह रख देंगे, तो उसका उर हे वो तहीं रहते, टहलते भी रहते हैं। उसके खाने का सामान एक जगह रख देंगे, तो उसका रिम्त्री : टहलना आवश्यक हैं। वारत के हिल्मी स्की कहानी

मित्री : टहलना आवश्यक हैं।

बगदाद के हकीम की कहानी

मित्री : टहलने के लिए मुझे बगदाद के एक हकीम की बाता वाद आ गई । बगदाद में एक ऐसा हकीम था, जिसके बारे में सारे-के-सारे मुसलिम देशों में यह ख्याति की सिक अपने जमाने का सबसे बड़ा हकीम था। जो भी मरीज उसके पास आदर, में सहन में के लार में सारे को सारे मुसलिम देशों में यह ख्याति की सिक अपने जमाने का सबसे बड़ा हकीम था। जो भी मरीज उसके पास आदर, रोक्त हो सिक।!

लोगों ने कहा—''अब एक ही हकीम है, जो आपको अच्छा कर प्रकल प्रकल आएगे, तेभी हम आपको देख-भाल के अगर आप पैटल आएंगे, तो नहीं करों। को सिक।!

हो असा उसके पास आदर, रोकिन उसका यह तिपम था कि अगर आप पैटल आएंगे, तो नहीं करों। तो कोई ऐसा सारो असी प्रता हो। असी के बहु ते सहते हो पर सारो हो असा असी वहत संपन वा। वा को सारा में अपने जा रहा है। अगरो अंक में उसके माने कार, रोकन उसके माने कार, रोकन उसके माने पर प्रता निकलों को सिक प्रम निकलों के लोग नहीं है। जो वहन पर सारो हम अपने जा रहा है। अगरो अंक में उसके माने कार, रोकन उसके पर सारो हम असी कारो है। अगर आपके के में उसके माने के रही हैं। असरो जो को अलग वात है। अपने जो के सिक प्रत निकलों के सार हम माने कार के लिए हम के माने उसके के सिक प्रत निकलों के सार हम माने के सार के में अपने जा रहा है। अगर अमरो से सहत के सिक प्रत निकलों के सिला माने के उसके सिला के सिक के सिक प्रत निकलों के सिक प्रत न

और उसके कारण गठिया से लेकर मोटापे कह हजारों से अपती हैं। जार के अपती समुराल के कारण गठिया से लेकर मोटापे कह हजारों से सिपती हैंगी, बहन, भाभी से मिलती हेंगी और ससुराल के बीमारियाँ पेदा हो जाती हैं। वार के समस्याएँ ठीक हो जाती हैं।

पिताजक प्रशिक्षण में स्वास्थ्य का महत्त्व मिलता है। प्राप्त को का जायवा वास है। अगर आपकी सेहत खराब है, आप बीमार रहते हैं।

आपको बार-बार कमजोरी आती है। आपफो पट ठीक हों।

से काम नहीं करता, तो कृपा करके यह दवा लोना शुरू कर दें। कोई बच्चे थोड़े ही हैं जो से आपको बहतात फिल्हें।

स्वास्थ्य संवद्धन परिवाजक योजना का मुख्य आप है।

स्वास्थ्य संवद्धन परिवाजक योजना का मुख्य अंग है।

उत्तरी । सवारी से नहीं होगी। सही माने में पुछे तो अपने कमी मुसी लिलता है। आपने कमी महत्त्व होगी। सहाम में मुंछ तो अपने कम महत्त्व महत्त्व होती है। हो सहित हो। सहाम परे से लाता है। हो अपने कमी महत्त्व महत्त्व हो हो हो। सहाम में मुंछ तो अपने कम महत्त्व कम महत्त्व महत्त्व हो हो हम लिए अनुभव को जाती है। अपने पत्र कम महत्त्व मित्री एक्स महत्त्व कि अपने का महत्त्व कि अपने महत्त्व कि अपने का सार्व प्रकृति का अर्थ है—लेको है। व्याद महत्त्व महत्त्व महत्त्व महत्त्व महत्त्व महत्त्व कि अपने का सहत्त्व महत्त्व महत्त्व महत्त्व महत्त्व कि अपने का सार्व प्रकृति है। अपने कि अत्र से से अत्र करते हैं। से अत्र स

मिलता-जुलता नहीं है, वह अपने आप में ज्ञानरहित है। प्रस्तकों के ज्ञान से नहीं, जनसंपर्क के ज्ञान से अनुभव बढता है। सरकार ने भी यह मान लिया है कि किताबी जान काफी नहीं है। इसलिए बच्चों के लिए खास नियम बना दिए हैं कि बाहर जाना पडेगा। क्यों साहब! सरकार का क्या फायदा है ? बच्चे मारे-मारे घूमते हैं। हैरान होते हैं।

आपको मालुम नहीं है कि वे कपमंडक के तरीके से. एक जेलखाने के तरीके से घर में रहते हैं। स्कूल चले जाते हैं। इसका ज्ञान बढना चाहिए। दुनिया कितनी बड़ी है, यह इन्हें मालूम होना चाहिए। दुनिया की परिस्थितियाँ क्या हैं? इसका ज्ञान उन्हें होना चाहिए, तभी इनकी अक्ल खुलेगी। पढ़ाई आँखें खोल सकती है, पर अक्ल नहीं खोल सकती। अक्ल खोलने के लिए आदमी को ज्ञान की वृद्धि आवश्यक है। इसलिए क्या करना पडता है ? आपको विभिन्न लोगों के पास जाने से, विभिन्न तरह की बात करने से, भिन्न-भिन्न तरह की मन:स्थिति समझने से, तरह-तरह के लोगों के अच्छे-बुरे स्वभाव समझने से, ताकि दुनिया का ज्ञान और अनुभव इकट्ठा हो जाए। यह हमारे लिए बहुत कीमती चीज है।

मित्रो! पढ़ाई एक ओर और अनुभव एक ओर। आपका बी०एस-सी० पढ़ना एक ओर, एम०एस-सी० पढ़ना एक ओर और आपको व्यावहारिकता का ज्ञान होना एक ओर। व्यावहारिकता का ज्ञान रखने वाले दुनिया में सफल होते रहते हैं। स्कुली पढाई में फर्स्ट डिवीजन, सेकेण्ड डिवीजन पास होने वाले एल०डी-सी० की नौकरी के लिए झक मारते फिरते हैं: क्योंकि उनको व्यावहारिक ज्ञान नहीं है। ज्ञान का बेटे, बहुत मूल्य है। अनुभव का बहुत मूल्य है। सबसे बड़ी कमजोरी—आत्महीनता

ज्ञान और अनुभव एकत्र करने के लिए इसके अलावा कोई भी तरीका नहीं है कि आप जनसंपर्क में आएँ। जनसंपर्क का शिक्षण हम परिव्राजक योजना में सिखाते हैं और इसमें क्या है। बेटे! सबसे बड़ी कमी और कमजोरी का नाम है— आत्महीनता। आत्महीनता उसे कहते हैं—जिसमें आदमी पग-पग पर झिझकता है। बोलने में शरमाता है। टिकट लेने में आफत आती है। किसी से बात करने में दिक्कत मालूम होती है। चार दुकानों पर जाकर मोलभाव करने में उसका प्राण निकलता है। दूसरे आदमी को देखकर डरता है और काँपता रहता है।

हमारा व्यक्तित्व, जो आदमी की मुलभूत संपदा है, वह विकसित ही नहीं हो पाता। दूसरों से बातचीत करने का मौका ही नहीं मिला। जब देखो तब झिझक और शरम के मारे गिरे चले जाते हैं। बहुत से बच्चे ऐसे ही होते हैं। औरतें भी ऐसी शरमीली और कुछ व्यक्ति भी ऐसे ही शरमीले स्वभाव के होते हैं। शरम ही नहीं, इनकी हिम्मत भी नहीं पडती है। ऐसे 

राबिया प्रसिद्ध सूफी संत थीं। एक बार वे बसरा की गलियों में एक हाथ में आग और दूसरे में पानी का बरतन लिए दौड़ी चली जा रही थीं। उनकी बदहवास हालत देखकर लोगों ने उनसे इसका कारण पूछा।

वे बोलीं—''मैं जन्नत में आग लगाने और दोजख की आग बुझाने जा रही हूँ। मुझे यह देखकर बड़ी तकलीफ होती है कि लोग अल्लाह का नाम जन्नत पाने के लिए और दोजख से बचने के लिए लेते हैं। अल्लाह की भक्ति किसी लालच या डर के कारण नहीं, बल्कि निस्स्वार्थ होनी चाहिए।'' आज के आडंबरपूर्ण पूजा-कृत्य करने वालों को राबिया की इस सीख की आवश्यकता है।

व्यक्ति पस्तिहम्मत हैं, जो अपनी बात तक को नहीं कह पाते। अपने विचारों को व्यक्त भी नहीं कर पाते।

मित्रो! आपकी यह मानसिक बीमारी आपके व्यक्तित्व की वृद्धि में सबसे बड़ी रुकावट डालती है। सबसे बडा रोडा पैदा करती है, जिस कारण से आपका व्यक्तित्व विकसित ही नहीं हो पाता। जब तक आप

ॐ ४४४४४४४४४४४४४४ **▶**'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष **∢** ४४४४४४४४४४४४

विचारों का आदान-प्रदान करने में समर्थ नहीं हैं, तब तक आप दूसरों की बात समझ नहीं सकते और अपनी कह नहीं सकते।

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

ऐसी स्थिति में जब आप घुटते रहेंगे, तो दूसरों पर प्रभाव कैसे डालेंगे? दूसरों की बात समझ ही नहीं सकते; क्योंकि आदान-प्रदान का माद्दा ही नहीं है। इस कारण आदमी की सफलता के मार्ग बंद पड़े हैं। जो आदमी विचारों का आदान-प्रदान नहीं कर सकता, तो दूसरों के साथ में खुले जी से अपनी बात कह भी नहीं सकता और दूसरों को भी ऐसा मौका नहीं दे सकता कि दूसरे भी अपने मन की बात उससे कह सकें। तब तक घुटन पैदा होती रहती हैं और समस्याएँ उलझती रहती हैं। गुत्थियाँ पैदा होती हैं और लड़ाई-झगड़े शुरू हो जाते हैं। इतनी गलतफहमियाँ पैदा होती हैं कि आदमी और आदमी के बीच में दीवार खड़ी होती रहती है। आदमी-से-आदमी का जो सहयोग करने का रास्ता है, वह बंद हो जाता है।

आत्महीनता अधिकांश लोगों में पाई जाती है। इसको दूर करने का तरीका जनसंपर्क के अलावा और कोई हो नहीं सकता। आप जहाँ कहीं नई परिस्थितियों में जाएँगे, आपका परिचित तो कोई नहीं है वहाँ, फिर नए आदमी से ही आपको बात करनी पड़ेगी। नए आदमी से ही पूछताछ करनी पड़ेगी। धर्मशाला के लिए भी पूछने पर सौ बातें आपको वहीं मालूम करनी पड़ेंगी। खाने-पीने की दुकानों पर भी मोलभाव पूछना पड़ेगा। बाहर जाने पर ही आपको अनुभव होता है। यह आपके व्यक्तिगत लाभ की बात मैं कह रहा हूँ।

# पाप का निराकरण और पुण्य का संपादन

मित्रो! आध्यात्मिक दृष्टि से आपके लिए दो काम और भी आवश्यक हैं। एक बड़ा भारी काम है—पाप का निराकरण और पुण्य का संपादन। पाप का निराकरण क्या है? पाप के निराकरण के लिए बेटे, दुनिया में एक ही काम है—प्रायश्चित। आपने समाज को जो नुकसान पहुँचाया है, उस गड्ढे को भिरए। आपने जितनी खाई खोदी है, उस खाई में मिट्टी डालकर उसका लेबल बराबर कीजिए। आपने दुनिया में पाप पाँच किलो किया है, तो पाँच किलो पुण्य कीजिए। पुण्य-पाप दोनों को मिला करके आप बैलेंस बराबर कर सकते हैं।

पाप क्या होता है? पाप, बेटे! इसे कहते हैं कि समाज में जो अव्यवस्थाएँ फैलाई हैं, जो आपने अवांछनीयताएँ फैलाई हैं। जो आपने अनैतिक कृत्य किए हैं, उनकी वजह से सामाजिक व्यवस्था को आघात पहुँचा है। उस आघात को पूरा करने के लिए ऐसे काम कीजिए, जिससे बैलेंस बराबर हो जाए। इसके लिए वह काम करना पड़ेगा, जिससे आप अपना समय देकर के, शक्ति खरच करके इसका प्रायश्चित करें।

सबसे अच्छा प्रायश्चित कौन-सा है ? सबसे अच्छे प्रायश्चित की परंपरा तीर्थयात्रा रही है। तीर्थयात्रा के माहात्म्य जितने पुस्तकों में लिखे हैं, उनमें से हमारे धर्मग्रंथों में पापों के प्रायश्चित में तीर्थयात्रा को मुख्य स्थान दिया हुआ है। तीर्थयात्रा पाप को दूर करने का मुख्य माध्यम माना गया है। क्यों माना गया है ? इसलिए माना गया कि आदमी उतने समय में अपना समय खरच करता है। नुकसान उठाता है। किराये-भाड़े में पैसा खरच करता है। क्यों ? इसलिए कि उसने जो समाज को नुकसान पहुँचाया था, वह पूरा करने के लिए समय, श्रम और धन खरच करता है। यह क्या है ? यह प्रायश्चित है।

मित्रो! पुण्य का संपादन यह है कि दुनिया में आपने जितनी भी गड़बड़ फैलाई है, समाज के उस गड़ढे को भरने के लिए एक ही काम हो सकता है कि लोगों को विचारों का दान दें। ज्ञान का दान दें। इससे बड़ा और कोई दान नहीं हो सकता। नहीं साहब! पैसे देने से भी काम चल सकता है। मालूम नहीं बेटे! पैसा देने से भी काम नहीं चलता, लेकिन मैं यह कहता हूँ कि पैसा देने से मनुष्य की शारीरिक आवश्यकताएँ पूरी होती हैं और शारीरिक आवश्यकताएँ ऐसी हैं, जो बहुत देर तक ठहर नहीं सकतीं। आप हमको खाना खिला दीजिए। अब तो भूख नहीं रही। बहुत भोजन खिला दिया, आपको बहुत धन्यवाद। लेकिन चार घंटे बाद फिर भूख लग जाएगी। अब और लाइए।

वाह साहब! क्या हमने जन्मभर का ठेका ले रखा है। कल दोपहर तो आपको खिलाया था, अब फिर माँगने आ गए। रोजाना भूख लगती है, रोजाना पुण्य कर, रोजाना दान दे। रोजाना हमारे खाने का इंतजाम कर।

. \*\*\*\*\*\*\*वर्ष **ब** <u>\*\*\*\*\*\*</u>

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

नहीं साहब! हम नहीं कर सकते। फिर दान क्यों दे रहा था? ठीक है, कोई आदमी मुसीबत में फँसा हुआ है, तो उस मसीबत में फँसे आदमी को राहत पहुँचाने के लिए सामयिक सहायता कर सकते हैं: लेकिन निरंतर की सहायता में आपके अनुदान से दूसरे का काम नहीं चल सकता। हम कपड़े देंगे। कपड़े देने से बेटे, हमेशा का काम नहीं चल सकता। अमुक सहायता देंगे, अमुक दान देंगे, इससे भी काम नहीं चल सकता।

मित्रो! काम चलने का एक ही तरीका है कि आप आदमी को ऐसी सलाह दें, जिससे वह अपने पाँव पर खड़े होने में समर्थ हो सके। एक बार मसलमान धर्म के संस्थापक मुहम्मद साहब बैठे हुए थे। एक फकीर आया और बोला— ''हमारे खाने–पीने का इंतजाम करा दीजिए। हम रोज भूखे रहते हैं। हमारे लिए खाने की रोज कमी हो जाती है।" उन्होंने कहा--'' आप बताइए कि अभी भूखे हो तो खाने का इंतजाम करा दूँ और जन्मभर के लिए हो, तो जन्मभर के लिए करा दूँ।" आज तो भुखा हूँ, अभी खाना खिलवा दीजिए।

उन्होंने कहा—''अभी खिलवाता हूँ। उसके खाने का इंतजाम करा दिया।" वह बोला-"अब हमेशा के लिए ऐसा इंतजाम करा दीजिए, जिससे दोनों वक्त हमको भोजन मिल जाए और हमको बार-बार परेशान न होना पडे।" अच्छा तो लीजिए मैं निश्चित रूप से सारी जिंदगी भर के भोजन का इंतजाम कर देता हूँ। कल से आपको मारा-मारा नहीं फिरना पड़ेगा और भूख की तकलीफ आपको बरदाश्त नहीं करनी पड़ेगी। हाँ साहब! बड़ी कृपा होगी, तो लीजिए अभी करता हूँ।

मित्रो! उस फकीर के पास एक पीतल का लोटा था। मुहम्मद साहब ने वह लोटा उठा लिया और खडे होकर के उसे नीलाम करने लगे। यह पीतल का लोटा बिकाऊ है। पीतल का वह लोटा तीन दीनार में बिक गया। उन तीन रुपयों में से उन्होंने एक रुपया की तो कल्हाडी खरीदी और उस फकीर को दी। यह किसलिए?

उन्होंने कहा--''यहाँ पास में जंगल है। वहाँ जाइए और जंगल में से लकड़ी काटकर लाइए और बाजार में बेंच दिया कीजिए और यह एक रुपया रखिए। जंगल में जाएँगे, लकडी काटेंगे, बाजार में जाकर बेचेंगे। इस बीच भुख लगेगी। जब तक लकडी नहीं बिके, इस एक रुपये से खाना खाइए। एक रुपये की रस्सी वगैरह, पैरों में चप्पल नहीं थीं, जूते नहीं थे। जंगल में जाएँगे तो काँटे लगेंगे, सो जुते पहन लीजिए। एक रुपये के जुते, रस्सी, एक रुपये की कुल्हाडी और एक रुपये का आटा-दाल बाँध दिया। अब जाइए. आपके जन्मभर की गारंटी हो गई।

दूसरे दिन से वह फकीर जंगल में जाने लगा, लकडी काटने और बाजार में बेचने लगा। एक महीने बाद उसकी मुहम्मद साहब से फिर मुलाकात हुई। कहिए, आपकी समस्या का समाधान हुआ कि नहीं? वह बोला-''अरे साहब! समस्या का समाधान भी हुआ और अभी मेरे पास सात दीनार नगद जेब में रखे हुए हैं। अब दोनों समय रोटी खाते हैं और किसी के सामने हाथ भी नहीं फैलाना पडता।''

[ क्रमश: अगले अंक में समापन ]

# अग्वणद ज्योति पत्रिका देत बैंक खातों का विवरण

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

| अञ्च नाता नामना हत् नना आता ना ननत्न |                                |              |                  |
|--------------------------------------|--------------------------------|--------------|------------------|
| Beneficiary                          | - Akhand Jyoti Sansthan        | I.F.S. Code  | Account No.      |
| S.B.I.                               | Ghiya Mandi Mathura            | SBIN0031010  | 51034880021      |
| P.N.B.                               | Chowki Bagh Bahadur, Mathura   | PUNB-0183800 | 1838002102224070 |
| I.O.B.                               | Yug Nirman Tapobhoomi, Mathura | IOBA0001441  | 144102000000006  |
| Yes Bank                             | Dampier Nagar, Mathura         | YESB0000072  | 007263400000143  |

# विदेशी धन बैंक में सीधे जमा न करें, ड्राफ्ट द्वारा भेजें।

जमा रसीद की प्रति एवं विवरण ई-मेल, पत्र द्वारा भेजें; अन्यथा राशि का समायोजन नहीं हो पाएगा।

\*\*\*\*\*

## विश्वविद्यालय परिसर से

# एवं विश्वशाति विश्वविद्यालय



इस संसार में प्रत्येक प्राणी, परमात्मा के द्वारा एक अदभत मौलिकता के साथ तैयार किया गया है। हर प्राणी के अस्तित्व का एक मौलिक व अद्वितीय कारण है, जिसकी अभिव्यक्ति ही उसके जीवन का परम उद्देश्य कही जा सकती है। अपने भीतर उपस्थित अद्वितीय संभावनाओं का जागरण मनुष्य के जीवन में एक ऐसी तृप्ति और संतुष्टि प्रदान करता है, जिसकी तुलना किसी अन्य उपलब्धि से नहीं की जा सकती।

देव संस्कृति विश्वविद्यालय प्रत्येक विद्यार्थी में अंतर्निहित इन्हीं संभावनाओं के जागरण के लिए प्रतिबद्ध रहता है। इसी कारण से देव संस्कृति विश्वविद्यालय में आयोजित होने वाली कार्यशालाएँ सदैव एक नृतन व अभिनव उददेश्य को ध्यान में रखकर आयोजित की जाती रही हैं।

इसी क्रम में देव संस्कृति विश्वविद्यालय में एक दो दिवसीय कार्यशाला का आयोजन महिला एवं बाल विकास मंत्रालय के साथ मिलकर किया गया। इस कार्यशाला में उत्तराखंड की महिला एवं बाल विकास मंत्री श्रीमती रेखा आर्य, राष्ट्रीय बाल संरक्षण आयोग के अध्यक्ष डॉ॰ प्रियंक कानूनगो एवं स्वनाथ फाउंडेशन की अध्यक्षा श्रीमती श्रेया भारती उपस्थित रहे।

कार्यक्रम की मुख्य अतिथि श्रीमती आर्य ने कहा कि भारतीय संस्कृति में अनाथ बच्चों के पालन की परंपरा बहुत पुरानी है और जब इस तरह के प्रयास, जिनका उद्देश्य अनाथ बच्चों को नई दिशा प्रदान करना है गायत्री परिवार जैसे प्रतिष्ठित प्रतिष्ठान द्वारा किए जाते हैं तो उसका प्रभाव संपूर्ण विश्व पर पडता है। इस अवसर पर देव संस्कृति विश्वविद्यालय के प्रतिकुलपति जी ने कहा कि भारत देश का नाम ही भरत के नाम पर पड़ा, जिनका लालन-पालन महर्षि कण्व ने कुछ इसी तरह की परंपरा के आधार पर किया था। वे बोले कि भारत में 30 लाख बच्चे अनाथ हैं और मात्र 4 लाख बच्चों की देख-भाल के लिए व्यवस्था उपलब्ध है। शेष 26 लाख बच्चों की देख-भाल के लिए ऐसे प्रयास अपेक्षित हैं।

इस अवसर पर राष्ट्रीय बाल विकास संरक्षण आयोग के अध्यक्ष डॉ॰ कानुनगो ने देव संस्कृति विश्वविद्यालय की व्यवस्था से प्रभावित होते हुए कहा कि भारत सरकार देव संस्कृति विश्वविद्यालय के साथ मिलकर अनाथ बच्चों के पालन-पोषण एवं समुचित सांस्कृतिक विकास हेतु कार्य करना चाहेगी। उन्होंने इस हेतु एक प्रमाणपत्र पाठ्यक्रम प्रारंभ करने की भी इच्छा व्यक्त की, जिसे देव संस्कृति विश्वविद्यालय द्वारा सहर्ष स्वीकार किया गया। इस अवसर पर श्री प्रशांत हरतालकर, देव संस्कृति विश्वविद्यालय के कलसचिव श्री बलदाऊ देवांगन एवं सभी संकायाध्यक्ष उपस्थित रहे।

कुछ ऐसे ही महत्त्वपूर्ण सामयिक विषय को ध्यान में रखकर देव संस्कृति विश्वविद्यालय के पत्रकारिता एवं जनसंचार विभाग द्वारा ग्रामीण भारत और भारतीय विचारक विषय पर वेबिनार का आयोजन किया गया। इस वेबिनार का प्रारंभ पत्रकारिता एवं जनसंचार विभाग के विभागाध्यक्ष प्रो॰ सुखनंदन सिंह द्वारा किया गया और उन्होंने ग्रामीण भारत के प्रमुख विचारकों के चिंतन को समझाने के बाद परमपुज्य गुरुदेव के ग्रामीण विकास से संबंधित प्रमुख सूत्रों की व्याख्या की। इस अवसर पर श्री के०पी० दुबे जी ने भी अपने विचार व्यक्त किए।

इस कार्यशाला में जिन बिंदुओं पर विमर्श किया गया, उन बिंदुओं के समग्र अनुपालन से न केवल ग्रामीण विकास सुनिश्चित होगा, बल्कि राष्ट्रहित की भी पूर्ति हो सकेगी। इस तरह की कार्यशालाओं का उद्देश्य विकास के मार्ग प्रशस्त करने के अतिरिक्त भारतीय ऋषि परंपरा का पुनरोद्धार करना भी है। उल्लेखनीय है कि परमपूज्य गुरुदेव द्वारा प्रदत्त ग्राम्य विकास के सप्तसूत्र आज संपूर्ण भारत को एक नई व महत्त्वपूर्ण दिशा देते नजर आते हैं।

इस अवसर पर देव संस्कृति विश्वविद्यालय के पर्यटन विभाग के विभागाध्यक्ष डॉ० अरुणेश पाराशर, डॉ० उमाकांत इंदौलिया एवं श्रीमती नेहा भावसार भी उपस्थित रहे।

ॐ ॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐॐ ▶'गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ◀ ॐॐॐॐॐॐॐॐ

अप्रैल, 2021 : अखण्ड ज्योति

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*

देव संस्कृति विश्ववविद्यालय हारा आयोजित की जा रही हम महत्त्वपूर्ण कार्यशालां के क्रम में एक कार्यशालां देव संस्कृति विश्ववविद्यालय एवं यूसर्क, उत्तराखंड के संयुक्त तत्त्वावधान में भी आयोजित की गई। इस कार्यशालां का विश्वविद्यालय के हता चत्त्राचे के लिए इकोशिक्स के हारा पॉलािश को मुख्य आतिथि विश्वविद्यालय के हता चत्त्राचे के लिए इकोशिक्स के हारा चत्त्राचे का तत्त्रावधान में भी आयोजित की गई। इस कार्यशालां का सहयोग लिया जाएगा। कार्यक्रम के मुख्य अतिथि श्री आनंदवर्डन, मुख्य सविव उत्तराखंड ने गंगा के स्वरूच आतिथि श्री आनंदवर्डन, मुख्य सविव उत्तराखंड ने गंगा के स्वरूच, उसकी भूगोल व उसके प्रति धार्मिक भावना को कार्यमा परिप्रेश्व में समझाया। इसके उपरोत देव संस्कृति विश्वविद्यालय के प्रतिकुलपति जी ने निर्मल गंगा जन अभियान में सिलिंडित आय्यातिक भाव से सबको अवयात कराया एवं गंगा और गायत्रो के मध्य संबंध पर प्रकाश डाला।

इस कार्यशालां में माग लेने वाले सदस्यों के प्रति धन्यवाद ज्ञापित करते हुए स्कृत के डीन प्रो० अभय सक्तेग में से स्वव्हा आपत करते हुए स्कृत के डीन प्रो० अभय सक्तेग ने से समझाविद अध्याव हिया इस अवसर पर प्रो० विश्ववादायण प्रसाद, श्री एवंस्थान में में भी अपने विचार व्यक्त किए। कार्यक्रम का समापन श्री स्विन्तिल एवं श्रीमती गीतिजिल हारा किया गया एवं इसका प्रवंध श्री अपने प्रवंद एवंस्कृति विश्वविद्यालय के प्रति अपने इसे प्रकार प्रवंद प्रस्कृति विश्वविद्यालय के प्रति अपने इसे प्रसुच सामान के के सभी भी भी अपने के हुप स्वन्ता सामान के के सभी भी मागे के अध्यक्ष के सुण्यं वन्ता हारी स्वन्ता विश्वविद्यालय के प्रति विश्वविद्यालय के प्रति के सम्य मागा हो के अध्यक्ष के सुण्यं वन्ता सामान के सिक्त के सभी धर्म परस्व सिक्त के सभी धर्म परस्व सित कर स्वा मागा विश्वविद्यालय के प्रतिकृति के प्रवंद परस्व के भूत्यं वानाहाति से स्वन्ति विश्वविद्यालय के प्रतिकृति के भूत्यं वानाहाति से स्वन्ति विश्वविद्यालय के प्रतिकृति के भूत्यं वानाहाति से स्वन्ति विश्वविद्यालय के प्रतिकृति के भूत्यं वानाहाति से स्वन्ति विश्वविद्यालय के प्रतं से संस्वति के प्रवंद समझाव से संस्व से संस्व के अध्यक्ष विद्य से संस्व से



ही परिष्कार है। जब हम हमारे चित्त पर छाए कषाय-कल्मष को, कपट-कलुष को रगड़-रगड़कर निकाल डालते हैं तो हमारे भीतर वो तेज जन्म लेता है, जिसे प्राप्त करना ही इस आध्यात्मिक अनुष्ठान का मूल उद्देश्य है।

**\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*** 

नवरात्र के इस गायत्री अनुष्ठान में नियत दिनों में निर्धारित जप संख्या को पूर्ण किया जाता है। यदि 9 दिन में 24000 मंत्रजप पूरे किए जाएँ तो यह लघु अनुष्ठान कहा जाता है। 40 दिन में सवा लाख जप संख्या को पूर्ण करना मध्यम अनुष्ठान है और एक वर्ष में 24 लाख की जप संख्या को पूर्ण करने पर यह पूर्ण अनुष्ठान के नाम से जाना जाता है। वैसे तो माला में 108 दाने होते हैं, पर गिनती के क्रम में 100 ही दाने गिने जाते हैं और शेष 8 को भूल-चूक, अशुद्ध उच्चारण के लिए छोड़ दिया जाता है। जिनको इतना मंत्रजप कर पाना संभव न लगे, उनके लिए पंचाक्षरी गायत्री का अनुष्ठान करना भी श्रेष्ठकर रहता है। वो भी न कर पाने की स्थित में गायत्री चालीसा के 12 पाठ प्रतिदिन अथवा गायत्री मंत्र लेखन का निर्देश भी बताया गया है।

अनुष्ठान के इन दिनों में ब्रह्मचर्य, उपवास का पालन किया जाता है। इन दिनों अपना शारीरिक कार्य किसी और से नहीं कराया जाता है। चमड़े की वस्तुओं का इन दिनों प्रयोग नहीं किया जाता है और जप समाप्त होने के बाद यज्ञ

के साथ ही पूर्णाहुित दी जाती है। अनुष्ठान में न्यूनतम 1 घंटा और अधिकतम 6 घंटे के जप की मर्यादा है। 1 घंटे से कम का जप नित्य कर्म कहलाता है, उसे अनुष्ठान नहीं कहा जाता।

अनुष्ठान के लिए जप करने बैठें तो नहाकर-साफ वस्त्र पहनकर बैठें। पूजा के उपकरणों को साफ रखें। शारीरिक शुचिता का ध्यान रखने के उपरांत अनुष्ठान की दूसरी मर्यादा वैचारिक संयम एवं आत्मिक अनुशासन से निर्धारित होती है। आहार-विहार एवं आचरण—इन तीन पर आरोपित किया गया अनुशासन एक ऐसी ऊर्जा को जन्म देता है, जो साधक को अपने आंतरिक जीवन में उत्कृष्टता की प्राप्ति के लिए अनवरत प्रेरित करती एवं आगे बढाती है।

इस वर्ष दो महत्त्वपूर्ण घटनाक्रम एक साथ घट रहे हैं। यह वर्ष हरिद्वार के पूर्ण कुंभ का वर्ष भी है एवं शांतिकुंज की स्वर्ण जयंती का वर्ष भी। निश्चित रूप से दो अलौकिक संयोगों के एक साथ घटने वाले वर्ष में किया जाने वाला नवरात्र अनुष्ठान भी विशिष्ट हो जाता है। सामान्य रूप से किए गए अनुष्ठानों की ऊर्जा मात्र व्यक्तिगत परिमार्जन में लग पाती है, परंतु इस वर्ष साधकों के द्वारा उत्पन्न ऊर्जा वैश्विक परिवर्तन की राह प्रशस्त करेगी—ऐसा हमारा दृढ़ विश्वास है।

एक गाँव में एक व्यक्ति रहता था, जो बड़ा बुद्धिमान व चतुर था। उसने विभिन्न व्यक्तियों से विभिन्न कलाएँ सीखीं थीं और उसे इसका बड़ा अभिमान हो गया था। एक बार भगवान बुद्ध उसके गाँव से गुजरे। उनके साथ हजारों भिक्षुओं के समूह को देखकर उस व्यक्ति के मन में कुतूहल उत्पन्न हुआ और वो भगवान बुद्ध से मिलने पहुँचा। उनके समक्ष खड़े होकर उसने अपना परिचय दिया कि वो अनेक कलाओं का स्वामी है, वो तीरंदाजी में निपुण है, भाषाविद् है, नाव भी चलाना जानता है और जानवरों को भी काबू में रख सकता है। यह सब बताने के पश्चात उसने भगवान बुद्ध से उनका परिचय पूछा। बुद्ध मुस्कराए और बोले—''मैं उस कला का स्वामी हूँ, जिससे अपने मन को काबू में रखा जा सकता है। दुनिया का सारा ज्ञान आत्मज्ञान के अभाव में अधूरा है।'' यह सुनकर उस व्यक्ति का अहंकार तिरोहित हो गया और वह भगवान बुद्ध के संघ में सम्मिलित हो गया।

अप्रैल. 2021 : अखण्ड ज्योति

# नवरात्र=साधना की फलश्रुति

'साधना' नवरात्र की ऐसे करें। 'राम' कौशल्या-उदर से अवतरें॥

मनुज काया, कुशल-कौशल्या बने। शील, संयम साध दिनचर्या बने। साधना से जाग जाए आत्मबल, नियंत्रण दश-इंद्रिय पर दशरथ धरें। 'साधना' नवरात्र की ऐसे करें॥

आए जीवन में हमारे सादगी। त्याग का आदर्श हो यह जिंदगी। हमारी कथनी व करनी एक हो। आचरण, आदर्श को मुखरित करें। 'साधना' नवरात्र की ऐसे करें॥

जुटे साहस, जूझने दुष्वृत्ति से। तप-तितिक्षा जन्य नैतिक शक्ति से। निश्चरों से हीन करने को मही। राम जैसा शौर्य व साहस वरें। 'साधना' नवरात्र की ऐसे करें॥

साधना, स्वाध्याय, सेवा रत रहें। समय, साधन, विचारों में मिल रहें। संतुलित, सात्त्विक, सुपाच्य अहार हो। और वाणी से सदा मधुरस झरें। 'साधना' नवरात्र की ऐसे करें॥

लोभ की व मोह की लंका जले। दंभ रावण का कि मिट्टी में मिले। भोगवादी-दशानन के त्रास से। वेदना संस्कृति-सीता की हरें। 'साधना' नवरात्र की ऐसे करें॥

—मंगलविजय 'विजयवर्गीय'

<sup>🕨 &#</sup>x27;गृहे-गृहे गायत्री यज्ञ-उपासना' वर्ष ৰ 🍇 🌣 🌣



'आपके द्वार- पहुँचा हरिद्वार' अभियान के अंतर्गत कें द्रीय टोलियों का प्रस्थान



स्वामी विवेकानंद जयंती के अवसर पर युगतीर्थ-शांतिकुंज में संपन्न समारोह

अरतण्ड ज्योति (मासिक) R.N.L No. 2162/52



京府、01-03-2021 Regd No. Mathura-025/2021-2023 Licensed to Post without Prepayment No: Agra/WPP-08/2021-2023



'आपके झर- पहुँचा हरिझर' अभियान के अंतर्गत छत्तीरागढ़ एवं बरतर के परिजनों तक युगतीर्थ का पावन संदेश पहुँचाते प्रतिकुलपति देव संस्कृति विश्वविद्यालय

स्वामी, प्रकाशक, मुद्रक — मृत्युंजय शर्मा द्वारा जनजागरण प्रेस, बिरना मंदिर के सामने, जयसिंहपुरा, मथुरा से मुद्रित व अखण्ड ज्योति संस्थान, पीयामंत्री, मथुरा—2.8 1003 से प्रकशित | संपादक — हॉ. प्रणव पण्ड्या | दूरभाष—0565-2403940, 2400865, 2402574 मोबा.—09927086291, 07534812036, 07534812037, 07534812038, 07534812039 ईमेल—akhandjyoti@akhandjyotisansthan.org